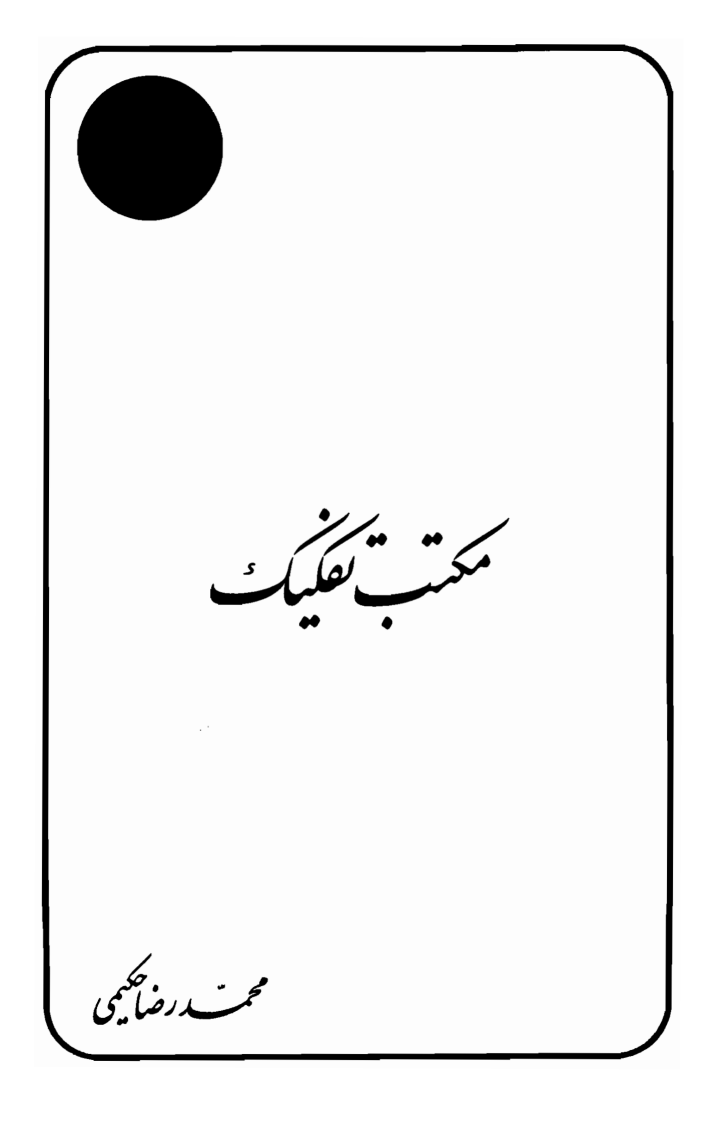


محت عکیک

.



، مکتب تفکیک محمد رضا حکيمي انتشارات دليلما چاپ هشتم : بهار ۱۳۸۳ تيراژ ۲۰۰۰ نسخه چاپ نگارش قيمت ۲۰۰۰ تومان شابک: ۸\_۵۸\_ ISBN ۹۶۴\_۷۹۹۰ آدرس: قم، خیابان معلم، معلم ۲۹، پلاک ۴۴۸ تلفن و نمابر: ٧٧٢٢۴٩٨٨ ٧٧٣٣٣٢١٣ صندوق يستى ١١٥٣ ـ ٣٧١٣٥ مرکز پخش : تهران ، میدان ۱۵ خرداد ، کتابفروشی مسجد ارک تلفن ۳۹۲۷۴۱۲ WWW.Dalile-ma.com info@dalile-ma.com

فهرست

| ١٣         | آغــاز سخن                                                 |
|------------|------------------------------------------------------------|
|            |                                                            |
| ۴۳         | مكتب تفكيك                                                 |
| 44         | ۱ ـ انگارهٔ نخستین                                         |
| 47         | ۲۔ تعریف مکتب                                              |
|            | [چند مقدمه]                                                |
| 4V         | (۱) ـ معارف یا شناخت حقایق                                 |
| <b>۴</b> ۸ | (۲) _ اقسام معارف                                          |
| 49         | (۳) _ شوق شناخت و کوشش برای آن                             |
| 49         | (۴) _ آثار مثبت و آثار منفی                                |
| ٥.         | (۵) ـ پیمودن راه بیراهبر (انسان هادی)                      |
| 01         | (٦) _اختلاف، واقعیّتی ملموس                                |
| ٥٣         | (۷) _کوشش هادیان                                           |
| 54         | (۸) _ جریانهای شناختی                                      |
| ۵٦         | (۹) ـ فلسفهٔ اسلامی و طرحی کلّی از آن                      |
| ٦٩         | (۱۰) ـ حضور تأويل                                          |
| ۷۴         | ۳۔ضرورت تفکیک                                              |
|            | ۴۔اہمیت تدریس تحقیقی تاریخ آراء فلسفی و عرفانی، و نشاندادن |
| ۷٦         | عملكرد تأويل                                               |

۶

| ٧     |                                                   |
|-------|---------------------------------------------------|
| ١٠٩   | بخش بیستم: شعبه های فلسفه (التقاط ۲۰)             |
| 11.   | بخش بیست و یکم: شعبه های عرفان (التقاط ـ۳ـ)       |
| 111   | بخش بیست و دوم: در جستجوی اصالت                   |
| 117   | بخش بیست و سوم: بررسیهای تاریخی ـ درون متنی (۱)   |
| 118   | بخش بیست و چهارم: بررسیهای تاریخی ـ درون متنی (۲) |
| 114   | بخش بيست و پنجم: بازشناخت                         |
| 110   | بخش بیست و ششمٌ: پژوهشی آزاد (۱)                  |
| 110   | بخش بیست و هفتم: پژوهشی آزاد (۲)                  |
| 114   | بخش بیست و هشتم: پژوهشی آزاد (۳)                  |
| 119   | بخش بیست و نهم: پژوهشی آزاد (۴)                   |
| 14.   | بخش سیام: پژوهشی آزاد (۵)                         |
| 111   | بخش سي و يكم: تتميم                               |
| 1 7 7 | بخش سی و دوم: عقل                                 |
| 140   | بخش سی و سوم:کشف                                  |
| 121   | بخش سی و چهارم: در آستانهٔ وحی (۱)                |
| 1 7 8 | بخش سی و پنجم: در آستانهٔ وحی (۲)                 |
| 124   | بخش سی و ششم: در آستانهٔ وحی (۳)                  |
| 121   | بخش سی و هفتم: در آستانهٔ وحی (۴)                 |
| 122   | بخش سی و هشتم: در آستانهٔ وحی (۵)                 |
| 121   | بخش سي و نهم: مکتب تفکيک (١)                      |
| 121   | بخش چهلم: مکتب تفکیک (۲)                          |
| 120   | بخش چهل و یکم: مکتب تفکیک (۳)                     |
| 14.   | بخش چهل و دوم: مکتب تفکیک (۴)                     |
| 141   | بخش چهل و سوم: مکتب تفکیک (۵)                     |
| 188   | بخش چهل و چهارم: مکتب تفکیک (٦)                   |
| 188   | بخش چهل و پنجم: اعترافات                          |
| 180   | خاتمه                                             |
|       |                                                   |

. . .

مكتب تفكيك

• •

٨

•

| فهرست                                                   | ٩           |
|---------------------------------------------------------|-------------|
| ۹۔ میرزا جوادآقا تھرانی                                 | ۳.۳         |
| ۱۰۔شیخ محمدباقر ملکی                                    | 4.4         |
|                                                         |             |
| پيوستها                                                 | 219         |
| پیوست ۱: نظرها                                          | 41.         |
| پیوست ۲: «علوم اوائل»                                   | ***         |
| پیوست ۳: مبنای علمی                                     | ***         |
| پیوست ۴: مسئلۂ تأویل                                    | 34.         |
| پیوست ۵: عقل، بنیادی بنیادین                            | 262         |
| پیوست ۲: تعقل، استدلال، فلسفه                           | 302         |
| پیوست ۷: مراتب معارف                                    | 31.         |
| پيوست ٨: تفقه در دين                                    | 210         |
| پیوست ۹: تاریخ تحول مسائل فلسفی و عرفانی و ضرورت        |             |
| تحقيق در اين موضوع                                      | ***         |
| پیوست ۱۰: فلسفه، تکامل و تحوّل                          | 34.         |
| پیوست ۱۱: مکتبهای سلوکی و موضع «مکتب تفکیک»             | 322         |
| پيوست ١٢: سلوک خالص قرآني (صيرورت قرآني)                | 890         |
| پیوست ۱۳: استاد استادان                                 | ¥•V         |
| پیوست ۱۴: فلسفه و شیخ استاد                             | 419         |
| پيوست ١٥: قصيدة عينيّه                                  | FYF         |
| پیوست ۱۶: سلوک شیخ استاد                                | F17         |
| پیوست ۱۷: فنای در علم                                   | FTV         |
| پیوست ۱۸: فلسفه، حذف یا تفکیک (موضعگیریها)              | ***         |
|                                                         |             |
| فهرست اعلام                                             | 421         |
| لي المرابع<br>- كسان                                    | F1Y         |
| ۔ کتابھا<br>۔ کتابھا                                    | FVD         |
| - حدیق<br>_ مکتبها، مشربها، نِحْلَهها، فرقهها، گروهها   | <b>۴</b> ۸۳ |
| _مفاهیم، تعبیرات، اصطلاحات، موضوعات، پیشنهاد تحقیق، روش | 474         |
|                                                         |             |

-

بَشِوَالْجُ حَوَاتَدُ مُوَاتَدُ مُ

السلام على المهَسدي ... الذي مُبَلأُ الأرض قسطتَ وعدلاً...

درود برمھرک کی زند كمنسند ، قرآن ونجات د مهنده این ن

سر. اعب البحن

هدف اینجانب از مقالهٔ «مکتب تفکیک» سه چیز بود: ۱-عرضهٔ تفکّر تفکیکی، تاکسانی که جویای شناخت آن می شدند اطّلاعی از آن بدست آورند. ۲- آشتی دادن میان دو طرز فکر تفکیکی و غیر تفکیکی، که هر دو، در حوزهها و دانشگاههای ما وجود دارد. ۳- یادکردی از چند عالم ربّانی و استاد بزرگوار، که برگردن ما حق دارند.

بیقین این سه هدف در نزد دانشیان و پژوهشیان پسندیده است. از اینرو بسیاری این اقدام را مورد تشویق قرار دادند، و بویژه از «تعادل» و «تأدّب» آشکار در سراسر مقاله با مهربانی یاد کردند. و این بنده امیدوار است که این عرضهٔ علمی، هیچگاه با بیمهری کسی روبرو نگردد، و برخی از دوستان و استادان فاضل نیز با دیدهٔ مهر در آن بنگرند که جز همان سه هدف یاد شده، با نیّتی خیر، منظوری در میان نبوده است.

و اینجانب در این سالهای رو بپایان عمر، نسبت بـه دینی که به استادان خود داشتم، آن را ادای وظیفه دانستم. و چه اشکالی دارد که «طرز فکرها» گـفته و شـناخته شـود، و «زاویههای دید» معلوم باشد، و همهٔ آنها مورد نظر و پژوهش قرار گیرد؟

و به دلیل خستگیها و کم شدن توان کار، و نیز کارهای برجای مانده (از جمله، ویرایش ترجمهٔ فارسی جلد سوّم تا ششم «الحیاة»، که مدّتی است اصل ترجمهٔ آنها به پایان رسیده است)، در نظر نداشتم کاری افزون بر مقاله، دربارهٔ «مکتب تفکیک» انجام دهم، که در واقع مجال آن را نیز ندارم؛ لیکن برخی از دوستان گفتند، خوب است همان مقاله پندارم؛ لیکن برخی از دوستان گفتند، خوب است همان مقاله پندیرفتم... و مقدّمهای توضیحی به عنوان «آغاز سخن» بر آن افزودم. و چند مطلب که در یادداشتهای خود داشتم ابدان امید که اهل نظر بویژه طلاّب و دانشجویان را بکار آید \_ بعنوان «پیوستها» در پایان آوردم.

بدینگونه، ایـن رسـاله، شـامل اصـل مـقالهٔ «مکـتب تفکیک» است ، با مقدّمهٔ یاد شده و چند پیوست. و ایـنک مقدّمه:

کتاب «مکتب تفکیک» ۔کـه هـم اکـنون در دست خوانندهٔ عزیز است ـ پس از مقدّمه و «اشارات و تـنبیهاتی» کهدر آن آمده است، در پنج بخش، تنظیم یافته است:

 ۱۰ اصل مقاله، نخست، در مجلّهٔ «کیهان فرهنگی» به چاپ رسید، سال نهم، شمارهٔ ۱۲، اسفندماه ۱۳۷۱ ش (به مدیریّت آقای محمود اسعدی، و همکاری آقایان کامران شرفشاهی و مهدی مقدّم). و بزودی آن شماره از مجله به چاپ دوم رسید. و سپس مقاله با پیوستهای افزوده، به همت دانشمند محترم، فرهنگبان کوشا، حجّةالاسلام، سید هادی خسروشاهی (و با مقدمهای به قلم ایشان)، در مجموعهٔ ویژهنامه های «تاریخ و فرهنگ معاصر» (ویژهنامه «۱»)، در ۳۱۵ صفحه، به قطع وزیری، انتشار یافت (۱۳۷۳ ش = ۱۴۱۴ ق). بخش نخست: در این بخش سخنی گفته شده است بکو تاهی، دربارهٔ چگونگی دست یازیدن به نگارش این کتاب؛ سپس تعریف «مکتب تفکیک» آمده است؛ آنگاه ده مطلب مهم شناختی و پس از آنها چند موضوع تحقیقی دیگر نگارش یافته است. این موضوعات همه، در بارهٔ بدست آوردن معارف یقینی و راه شناخت آنها تأثیری بنیادین دارد؛ و اگرچه آنها را در جای خود خواهید خواند (و به توفیق خدای بزرگ، با ژرفنگری، و غوررسی، و مستقل اندیشی، و تعقّلی بارور و اجتهادی)، لیکن بر پارهای از آنها مروری میکنیم گذرا:

معارف اعتقادی و شناختی.

اقسام معارف و شناختها، یعنی مکتبهای گوناگون اعتقادات و نِحْلههای فکری، سره یا آمیخته.

 ضوق فطری انسان به شناخت و کوشش انسانها در این راه.

آثار مثبت و منفى شوق و كوشش ياد شده.

پیمودن راه شناخت بدون راهشناس (انسان هادی)
 و زیانهای آن.

) اختلاف مسلّم و ملموسی کـه در مـیان مکـتبهای شناختی و نِحْلههای فلسفی و عرفانی وجود دارد.

کوششهایی که انسانهای هادی (پیامبران و اوصیای آنان) برای نشان دادن راه درست شناخت بعمل آوردند. 18

۰ شکلگیری سه جریان متفاوت شناختی، در تاریخ تأمّلات بشری، یعنی راه وحی (دین ـ قـرآن)، و راه صـرفاً متّکی به بحث عقلی (فلسفه)، و راه ریاضت (عرفان).

O اثبات فلسفۀ اسلامی و سخنی باعتدال و ارزش -شناسانه در این باره، و ردکسانی -از مستشرقین -که می گویند فلسفۀ اسلامی نداریم، و ذکر هفت تن از مـتفکّران بـزرگ مسلمان بعنوان «حُکمای سَبعۀ اسلام»، و مطالبی دیگر در خور توجّه و تأمّل؛ و سپس اشاره به یک حقیقت مسلّم دیگر، یعنی اینکه فلسفۀ اسلامی یک ممزوج مرکب است از جـریانهایی چند، و نقل اقوال در این باره.

این مطالب همه بصورتی مستند مطرح گشته است، و این موضوع بسیارمهم و سازنده نـیز یـاد شـده است کـه در عقلیّات و مسائل شناختی تقلید جایز نیست، و انسانها باید با «خرد مستقل» و «درک اجتهادی» خویش آنها را دریابند.

در اینجا یک پرسش ویژهٔ تاریخی نیز مـطرح شـده استکه:

۔ چرا آن دسته از متفکّران مستعدّ اسلامی، که تمایل بیشتری به عقلیّات داشتند و نظامهای فلسفی و عرفانی اسلامی را تدوین کردند، به خود «قرآن و سنّت» ۔ بگونهای خالص و مستقل و بی پیشداوری ۔ رجوع نکردند، و یک دستگاه معارفی قرآنی ۔ سرہ و ناآمیخته ۔ پدید نیاوردند؟

و چرا تا این اندازه به جریانهای فکری و نحلهای پیش از نزول قرآن دل باختند، و عقلیّات خویش را از آنها آکندند، و فلسفههای خود را بر همان شالودهها و اصول پی ریختند، تا - پس از رسوب ذهنیّتهای پیشرفته و رسوخ پیشداوریهای نضج یافته ـ مجبور گردند به تأویل آیات وحی الهی دست یازند، و برای انطباق مفاهیم و اصطلاحات خویش با قرآن و سنّت از عنصرِ تأویل مددگیرند، و روش علمی و غیرعلمی را درهم آمیزند، و آنسان ظواهر کتاب و سنّت را ـ که حجّت است ـ دگرگون سازند و دگروار معنی کنند، و به «چیزی» دیگر برگردانند، <sup>۱</sup> و هر کدام ـ بنابر مشرب خویش ـ معنایی و مرادی بر آیات تحمیل نمایند.

و همچنین در این بسخش یاد کردهایم که «تمدّن اسلامی» چیزی است که بطور عمده در روند سیاستهای «خلافت» (چه اموی و چه عبّاسی) شکل گرفت نه در پر تو تعالیم «امامت». و از اینجا بود که شالودهٔ آن بر «تربیت (فردسازی) قرآنی» و «سیاست (جامعه پردازی) قرآنی» مبتنی نگشت. و دهها و دهها فکر و شخصیّت و نفوذ، از خودی و بیگانه، در حوزهٔ اسلام واردگشت، و خطّ یگانهٔ حرکت قرآنی مدر جهت هدایت انسان و صیرورتِ متعالی بشریّت ـ به رهبریِ «انسان هادی»، در قلمرو حیات اهل قبله، ترسیم نیافت...

۱. علاّمۀ طباطبائی دربارۀ «تأویل» میگویند: «تأویل به معنی رجوع و برگشت نمودن یک شیء به چیز دیگر میباشد» (مجموعۀ مقالات ج ۱، ص ۲۷٦، چاپ دفتر نشر فرهنگ اسلامی، به چیز دیگر میباشد» (مجموعۀ مقالات ج ۱، ص ۲۷٦، چاپ دفتر نشر فرهنگ اسلامی، ۱۳۷۱). با توجه به معنای «تعدیه» در باب «تفعیل»، میتوانیم بگوییم: «تأویل، برگشت دادن یک شیء (معنی، مفهوم، مراد) است به چیز (معنی، مفهوم، مراد) دیگر». و به هر دو تعبیر، روشن است که تأویل کار درستی نیست. و آنهمه تأکید در احادیث «منع تأویل» برای همین است؛ بلکه آیات قرآنی چندی نیز که در مذمّت پیشینیان رسیده است که کتاب خود را تحریف کردند (یُحَرِّفُون الکَلِمَ عَن مَواضِعِه)، از جمله، ناظر به همین امر است، یعنی «منع تأویل» و «دگروار کردن معنی و مفهوم». و آنهمه ـ و اینهمه ـ درگیری و فساد، و انحطاط و عـقبافتادگی، و اختلاف و خونریزی، و نفوذپذیری و بیگانهسروری، در طول تاریخ اسلام، دلیل روشن واقعیّت مورد اشاره است. اگر فردسازی قرآنی در «ابعاد تربیت»، و جامعه پردازی قرآنی در «آفاق سیاست»، ملاک حرکت امّت قرار گرفته بود، و اگر میراثداران «تزکیه و تعلیم محمّدی»، در رأس جامعهٔ اسلام جای گرفته بودند، «تدیّن قرآنی» بـوجود می آمد، و «جامعهٔ اَعْلَون» (وأَنتُمُ الأَعْلَون إِن كُنتُم مُؤمنین <sup>۱</sup>) تحقّق می یافت، یعنی جامعه ای که سیمای آن ـ باجمال ـ در «خُطَب فاطمیّ ـ ...»، و ـ بتفصیل ـ در «نهج البـ لاغه» رسم گشته است.

اینچنین نشد، زیرا قرآن را بدرستی درک نکردند، چون از معلّمان قرآن فرا نگرفتند (و هرکتابی راکه از معلّم آن فرا نگیرند، به محتوای آن \_ چنانکه باید بر سند \_ نمی ر سند)، و از فروغ جاودانگستر آن دو مشعل هدایت که پیامبر اکرم «ص»، در حدیث متواتر «تَقَلین» بر رجوع به آن دو تأکید کرده بود (و هدایت دنیوی و سعادت اخروی را در پیروی خالص از آن دو منحصر دانسته بود) بهره نگرفتند. و بدینگونه آخرین دین الهی نیز به این سرنوشت دچار گردید. و نه تنها زمامداران و دربارهای خلافت و عالمان وابسته به آنان برای فراگیری قرآن فروتنی نشان ندادند، و به معلّمان قرآن رجوع نکردند، و از «اهل ذِکْر (قرآن)» (که قرآن خود فرموده است از آنان بپرسید) نپر سیدند، بلکه راه استفادهٔ تودهٔ امّت از آنان را نیز بصور تهای گوناگون سد کردند. ۱

و از همینجا بود که «قصاوت اسلامی» که کرامت آمیز ترین گونهٔ قضاوت است، و «قسط قرآنی» که فراگیر ترین گونهٔ عدالت است نیز مهجور ماند، که تا هم اکنون نیز این «قضاوت» و این «عدالت» مهجور و متروک است، و در نزد بسیاری چه بسا شناخته نیست، تا جایی که انواع مختلف ظلم را - چه در داوری و قضاوت و چه در اقتصاد و معیشت -عدالت می پندارند و اسلامی می شمارند.

ضرورت تفکیک؛ پس از مطالب گذشته، سخن از ضرورت تفکیک به میان آمده است، یعنی با توجه به گسترش کار تأویل در مورد متون دینی (آیات و احادیث) و همچنین در مورد کلام دیگران (از فیلسوفان و عارفان و جز آنان)، آنهم به این اندازهٔ بیرون از هنجار، یادآور شده ایم که اکنون «تفکیک» یک ضرورت علمی است. یعنی در برابر چنین گستردگی و توشعی در امر تأویل بیقین وظیفه همان تفکیک مشربها و جداسازی مکتبها از یکدیگر است تا صورت اصلی معاد در قرآن، و معاد در فلسفه، و معاد در عرفان – یا فلسفه همان تفکیک معاد در قرآن، و معاد در فلسفه، و معاد در عرفان – یا فلسفه معاد در قرآن، و معاد در فلسفه، و معاد در عرفان – یا فلسفه میا دانسته معاد در قرآن، و معاد در فلسفه، و معاد در عرفان – یا فلسفه معاد در قرآن، و معاد در فلسفه، و معاد در عرفان – یا فلسفه باشد که واقعیّت معاد تامّ جسمانی عنصری قرآنی – سره و ناآمیخته – چیست، و معاد مورد ادّعای فلسفهٔ مشّائی – مانند معاد فارابی و ابن سینا<sup>۲</sup> – یا معاد مورد ادّعای فلسفهٔ مشّائی – مانند معاد فارابی و ابن سینا<sup>۲</sup> – یا معاد مورد ادّعای فلسفهٔ عرفانی – ماند

۱. سخن علامهٔ طباطبایی نیز \_در این باره \_در پیوست ۲ (ص ۳۳۲) ملاحظه شود. ۲. البته ابنسینا، به عنوان بزرگ مشّائیان اسلام، در کتاب «شفا»، بـنابر قـاعدهٔ عـقلی ضـرورت - مانند معاد حکمت متعالیه \_کدام است؟ و آیا این معادهای مثالی و تأویلی و روحی، همان معاد جسمانی عنصری تام و کامل قرآنی است، که در هزار و چهارصد آیه مطرح گشته است <sup>۱</sup>، و انسانها به باور به آن فرا خوانده شدهاند، و پس از توحید و مسائل آن، خود مهمترین بخش از معارف انبیایی و قرآنی است، معادی که حتی اشاره شده است که خطوط سرانگشتان نیز به همین صورت دنیایی بازآفرینی خواهد شد و اعاده خواهد گشت، و اینهمه را خدای متعال به قدرت خویش خواهد کرد (بَلیٰ قَادرینَ علیٰ أَن نُسَوِّیَ بَنانَه) ۲. و معاد در واقع یعنی همین.

O اهمیّت تدریس تحقیقی تاریخ آراء فلسفی و عرفانی؛ این موضوع بسیار مهم است، و مقصود این است که باید روشن شودکه این آرا و نظریّات فلسفی و عرفانی (یونانی و اسکندرانی و گُنوسی و هندی و ایرانی و...)، هر کدام از چه زمان و در چه زمین پیدا شده است، و از سوی کدام متفکّر یا مرتاضی مطرح گشته است؟

در این مقام، شهید مطهّری سخنانی دارد که نشان

- → تصديق صادق مصدًّق (به فتح دال)، معادكامل شرعى را اثبات كرده و پذير فته است. نيز «النّجاة»،
   ص ٢٩١، چاپ دوم، قاهره، مطبعة السّعادة (١٣٥٧ق)، و «الأضْحَوِيّة في أمر المعاد»، چاپ
   قاهره (١٩٥۴م).
- ۹. وگاهی گفته میشود که یک سوم قرآن مربوط به قیامت و عالم پس از مرگ است. مرحوم علاّمۀ طباطبائی می فرمود: مجموع آیات مربوط به جهان پس از مرگ، در حدود دو هزار آیه است، در حالی که برخی با شمارش دقیقتر، آن را یک هزار و چهارصد آیه می دانند، ولی اگر بنا باشد اشارات آیات را راجع به معاد به حساب آوریم، آمار آیات از تعداد اخیر بالا می رود. بنا باشد اشارات آیات را راجع به معاد به حساب آوریم، آمار آیات از تعداد اخیر بالا می رود. در هر حال این رقم بزرگ است. مرحوم ۹۰ می دانند، ولی اگر می در حال یک برخی با شمارش دقیقتر، آن را یک هزار و چهارصد آیه می دانند، ولی اگر در مرابع این در حالی که برخی با شمارش دقیقتر، آن را یک هزار و جهارصد آیه می دانند، ولی اگر و بنا باشد اشارات آیات را راجع به معاد به حساب آوریم، آمار آیات از تعداد اخیر بالا می رود. در هر حال این رقم بزرگ نشانگر اهمیّت این اصل در شرایع سماوی است، در ۲۰۰۰.

۲. «سورهٔ قیامت» (۷۵)، آیهٔ ۴.

میدهد که حق با اصحاب «مکتب تفکیک» است در ایس وسواس علمی، یعنی در این تأکید بر روشن ساختن تاریخ آرا و نظریّات فلسفی و چگونگی سیر و تـحوّل آنـها. ایشـان میگوید :

... فلاسفهٔ اسلامی نه تنها توجّهی به سیر تاریخی این مسائل نداشتهاند، احیاناً به علل خاصی، موجبات ابهام و اشتباهکاری فراهم کردهاند، و سخنان کمراه کنندهای از این نظر گفتهاند.

به نظر ما شیخ شهابالدّین سهروردی، معروف به «شیخ اشراق»، بیش از هر فیلسوف دیگری بیانات گمراه کنندهای، از نیظر ریشههای تاریخی مسائل ابراز داشته است.

مرحوم حاج ملآهادی سبزواری، حکیم و عارف بزرگوار قرن سیزدهم، نیز به نوبهٔ خود در گمراه ساختن افکار از نظر ریشههای تاریخی سهم بسزائی دارد، ولی آن چیزی که موجب شده بیانات مرحوم حاجی سبزواری ارزش تاریخی نیانات مرحوم حاجی سبزواری ارزش تاریخی این ام مصداق دارد متفاوت است. نداشتن کتابخانه و اعتماد به نقلهای دیگران، و مخصوصاً میل شدید آن مرد بزرگ (سبزواری) به توجیه و تأویل کلمات گذشتگان به محملی قابل قبول، علت اصلی این ام است..

مرحوم حاجی سبزواری، گاهی کار توجیه و تأویل گفتههای قدما را به جـائی مـیرساند کـه حتی با منقولات خودش نیز سازگار نـیست، مـثلاً

مي گويد: الفَهْلو يُون الوجودُ عندَهم حقيقةٌ ذاتُ تَشَكَّكٍ تَعُم از این بیت چنین استنباط میشود که فلاسفهای که حاجی آنها را بتبع شیخ اشراق، «فهلویون» نامیده است، وجود را حقیقت واحد ذیمراتب میدانند. اهل فن میدانند که چنین نظریهای منحلٌ بـه دو نظريّه مي شود، يكي اينكه آنچه حقيقت است وجود است نه ماهيّت، ديگر اينکه وجود که حقيقت است، واحد ذي مراتب است. امّا همه میدانیم مدرک مرحوم حاجی در این سخن، شیخ اشراق است. شیخ اشراق که صاحب این عقیده است و مدّعی است که در ایران باستان حکمائی وجود داشتهاند و آنها همچنین نظریهای داشتهاند، بشدّت منکر «اصالت» و حقیقی بودن وجود است، و در «حكمة الاشراق»، تحت عنوان «في عدم زيادة الوجود على الماهيّة» ادلَّهٔ زيادي بر اعتباري بودن وجود اقامه ميكند. كسي كه وجود را امري اعتباري مي داند چگونه مي تو اند مدّعي شو د که «الوجودُ حقيقةٌ ذاتُ مراتب تَعُمُّ مراتباً مختلفاً غنيَّ و فقرأً»؟؟ <sup>١</sup>

حقیقت اینست که شیخ اشراق که مدرک مرحوم حاجی است هرگز تـفوّه نکـرده است کـه حکماء ایران باستان (فهلویّون) وجـود را حـقیقت

۱. این عبارت مرحوم مطهّری، از ابیات معروف «منظومه» گرفته شده است، از جمله این بیت، که پس از بیتی است که در متن آمده است: مراتباً غِنّی و فقراً تَختَلِفَ کالنور حیثُما تَقَوّیٰ وضعف.

واحد ذيمراتب ميدانستهاند، همچنين که چنين نظریّهای را به خودش نیز نسبت نداده بلکه آن را نفی کرده است، و همه جا بر اعتباریّت وجود نظر داده است. چیزیکه هست شیخ اشراق اساس فلسفهٔ خود را بر «نور و ظلمت» گذاشته است و نور را حقيقت واحد ذيمراتب شناخته است... اينجاست که برای فلاسفهای مانند مرحوم حاجی سبزواری که تمایل شدید به توجیه و تأویل و حمل به احسن کلمات دیگران دارند، این فکر پیدا شده که بهتر است بگوییم مقصود شیخ اشراق هم از نور، حقيقت وجود بوده است. ولى البته مىدانيم كه اين توجيه با تصريحات شيخ اشراق به هيچ وجه سازگار نیست. اگر شیخ اشراق به اعتباریّت وجود تصريح نكرده بود، و فقط قاعدهٔ نور را بيان كرده بود، مانعی نبود که سخنش توجیه و تأویل شود، که مقصود از نور، «ماهیّت» خاص نیست، بلکه منظور حقيقت وجود است، امّا با آن تصريحات، بـه هيچ وجه جای چنین توجیهات و تأویلات نیست. اثر اينچنين توجيهات و تأويلات صرفاً گمراه شدن ذهن دانشجو [و طلبه و هر کس دیگر که رجوع به این مطالب داشته باشد]، از نظر سیر تاریخی مسائل است.

در کلمات مرحوم حاجی نمونههای دیگر از این قبیل نیز هست. ما این نمونه را بدان جـهت آوردیم که خوانندهٔ محترم بداند کتب قدمای ما از نظر ارائهٔ خط سیر تاریخیِ مسائل، نه تنها کـمک درسـتی نــمیکند، احــیاناً دشـواریـهائی ایـجاد

مىنمايد. 1

O مرزبندی حقایق و اهمیّت آن در کار شناخت حقایق؛ این امر نتیجهٔ چند مطلب اخیر است. هر خردمندی از اهل دانش، با توجّه به پیشنهادهای علمی یاد شده، به یک حاصلگیری بزرگ علمی موفق میگردد. و آن حاصلگیری ضرورت تسامحگریزی است در حرکتهای علمی و وجوب مرزبندی دقیق آرا و اقوال است در رصد حقایق.

و اینجاست \_ بحق \_ جای تأمّلی ژرف و راستین، و درنگی هماره و نیوشا، در یک یک آیات سترک در قرآن کریم، آیاتی که خود «قـــرآن» را می شناساند، و عظمتهای علمی و معارفی این «مُرسَلات عــظمی» را می نمایاند؛ و همچنین تأمّلی ژرف و راستین در احادیث بلند محتوایی که به شناخت ابعاد قرآن فرا می خواند، و آفاق سرمدی جمال و جلال کتاب خدا را ترسیم می کند:

النّبيّ «ص»: فَضلُ القرآنِ على سائرِ الكلام، كفضلِ اللهِ على خَلقِه. ٢ - ييامبر اكرم «ص» فرمود: برترى قرآن بر همهٔ سخنها، مانند برترى خود خداوند است بر مخلوقات.

- ۱. «مجموعة مقالات و بررسیها»، دفتر سیزدهم شانزدهم، ص ۸٦ ۸۹؛ از انتشارات دانشکدة الهیّات و معارف اسلامی، تهران (۱۳۵۲ ش)؛ نیز: «مجموعة آثار» ج ۵.
- ۲. «بحارالانوار» ج ۹۲ (ج ۸۹، از چاپ بیروت)، ص ۱۹؛ نیز «کتاب فضل القرآن»، در «اصول کافی» (ج ۲، ص ۵۹٦-۱۳۴) و احادیث بسیار مهم آن ملاحظه شود، و از ژرفیابی تعالیم این احادیث غفلت نشود.

بخش دوم در این بخش به ذکر تفصیلی مسائل پرداخته شده است. و در آن، حدود ۵٦۰ مسئله، در عنوانسهای اصلی، و ۳۵۰ مسئله، در عنوانهای فرعی مطرح گشته است. واقع اینست که هر محققی با مراجعه به تاریخ فرهنگ و سیاست و علم اسلامی، بیقین، با اینگونه مسائلی برخورد میکند؛ و ما از این جسهت آنها را فهرست وار عرضه کردیم تا مورد پژوهش و رسیدگی علمی قرار گیرد.

O در بارهٔ این ۹۰۰ مسئله، باید بیاد داشته باشیم که آنچه در مرحلهٔ نخست دارای اهمیّت بسیار است مطرح ساختن این مسائل است، که تاکنون در هیچ جا مطرح نگشته، و چنین طرحی پژوهشی و جامع و تحوّل آفرین پیشنهاد نشده است، بویژه با این تنظیم «منقّح، و دقیق، و مهم، و اساسی و ضروری».<sup>۱</sup>

این نگاه علمی و گستردهای که ـ در انگارهٔ دراز دامن این مسائل ریشهای ـ به سیر فکر و فرهنگ انسانی، در قلمرو اعتقادات دینی و کاوشهای شناختی و حرکتهای فرهنگی و اجتماعی (و در کنار آنها تأثیرهای عوامل سیاسی و مسلکی)، افکنده شده است، هیچ دانشمند خردورز صاحبنظری را ـ که دارای «روح علمی» و «جَنَم پژوهشی» و «مبنای فکری» و «نظام اندیشگی» و «قوام شناختی» باشد ـ «مبنای فکری» و «نظام اندیشگی» و «قوام شناختی» باشد ـ مسائل)

۱. «نامهٔ فرهنگ»، شمارهٔ چهارم، سال چهارم، رمستان ۱۳۷۳ ش (شمارهٔ مسلسل ۱۲)، ص ۱٦۵.

بسادگی بگذرد، و بی یافتن پاسخ عـلمی درست بـرای آنـها معلومات خود را (آنچه به هرگونه در ار تباط با یکی یا چند تا از این مسائل قرار میگیرد)، درخور اعتماد کامل بشمارد.

و بیقین، فراخوانی به واستغنای معارفی، و واستقلال عقلی، و دتعقّل پویا، و دترک تقلید در تأمّل و شیناخت، خدمتی است گران ارج و بیسابقه، که دمکتب تفکیک، در این کتاب (که مدخلی است برای شناخت ابعادی از این مکتب)، به پیشگاه فرهیختگان علم و دین، و ژرفپویان شیفته شناختهای راستین تقدیم داشته است، و ادای رسالتی تاریخی و علمی و پیشوه شگر بیدار را - اگرچه بصورتی اختصاری - به روی آوری به دحماسهٔ سترگ پژوهش، - در مرزبانیهای دحماسهٔ آوری به درجانده است، آنهم با تهیه و پیشنهاد طرحی بروید.

- پرژرفا و اندیشه گستر، در شناخت و معرفت ، ـروشنگر حقایقی گرانبار، در تاریخ و فرهنگ اسلام و سرنوشت مسلمانان ، ـ «معیار ساز» برای رسیدگی به ابعادی بسیار در زندگی و عقیده و اقدام ، ـ مرزبانی آموز «تعالیــــم جاوید» ، ـ مرزبانی آفرین در شناخت ارزشها ، ـ تحوّل آفرین در شناخت ارزشها ، ـ بیدار کنندهٔ خردها و فطرتها ، ـ و دفاعانگیز، در پهنهٔ استقلال و تبلور گرانبهاترین سرمایهٔ صیرورتی انسان، در بستر تاریخ و زندگی، در راه «صیرورت متعالی». بخش سوّم: در بخش سوم نیز مطالب قابل تأمّلی مطرح گشته است، و تحقیق دربارهٔ چهار مسئله درمورد سیر تاریخی فیلسفه و عرفان، و سپس دوازده مسئله دربارهٔ حضور و نفوذ فلسفه و عرفان در اندیشهٔ اسلامی، و در تفاسیر قرآنی و حدیثی، همچنین در «فلسفهٔ سیاسی اسلام» و «علم اخلاق اسلامی»، و «تربیت فردی و اجتماعی» در اسلام ضروری شمرده شده است.

نیز در این بخش ده مطلب علمی و تحقیقی مطرح شده است که باید از سوی دانشوران فاضل و ژرفاندیشان عاقل مورد دقت و تأمّل قرار گیرد؛ اشارهای به شماری از این ده مطلب و آنچه در خلال آنها آمده است بدینسان است :

ردّ سخنانِ خاورشناسان و برخی از مورّخان فلسفه در مورد انکار فلسفهٔ اسلامی.

اشاره به زیانهای نبود تألیفات تحقیقی و تحلیلی دربارهٔ تاریخ تحوّلات آرا و افکار فلسفی و عرفانی.

اشاره به دیدگاههای مختلف دربارهٔ تاریخ آغاز فلسفهٔ اسلامی و مبدأ تأمّلات الهی در نزد مسلمین.

واژهٔ «تفکیک» و انتخاب آن برای این مکتب، و توضیحی در این باره.

اشارهای توضیحی در این باره که اگرچه در میان
 این سه راه شناختی، فلسفه به استفاده از روش عقلی معروف
 شده است، لیکن استفاده از عقل در دو روش دیگر نیز قطعی

است، بویژه در روش وحی، که عقل و تعقّل جزو ارکان اصلی است. نیز در مکتب وحی، استفاده از تصفیهٔ نفس (تقوی) برای شناخت حقایق و رسیدن به واقعیّات اهمیّت بسیار بلکه اصالت دارد، نهایت، سلوک در این مکتب باید براساس تقوی باشد، یعنی «سلوک خالص قرآنی». و اینگونه سلوک تحقق نخواهد یافت مگر به دلالت معصوم «ع» و با پیروی تام از معصوم «ع»، و پاک از هرگونه امتزاج با روشهای سلوکی و دستورالعملهای ریاضتی دیگر؛ و در پایان این مطلب «اشاراتی» است بس مهم...

بیان اینکه تفاوت میان سه مکتب یاد شده از چه نوع
 است.

اشاره به اینکه جدایی این سه راه به معنای آن نیست که فیلسوفان و عارفان مسلمان نسبت به اسلام و قرآن کریم کم توجّه بودهاند، هرگز، بلکه آنان ـ در نوع خود ـ در مقام اعتقاد و ارادت، بسیار پیش رفتهاند.

۵ همچنین در این بخش به چهار امر مهم، در کار شناخت حقایق و نیل به واقعیّات و ساختن انسان روحانی و روحانیّت انسانی اشاره شده است :
۱ ـ احیای «فطرت».
۲ ـ بهره یابی از «عقل نوری».
۳ ـ تدبّر در «قرآن».
۹ ـ استفاده از تربیت و روحانیّت «معصوم».
و اینهمه یک مربّع را تشکیل میدهد : فطرت + عقل نوری + قرآن + معصوم. و سلوک صحیح که نتایج صحیح داشته باشد،

اين سلوك است و لاغير.

O اشاره به این واقعیت، که منطبق نبودن و انطباق نیافتن (و غیرقابل انطباق بودنِ) محتوای مصطلحات فلسفی و عرفانی، با مبانی قرآنی و معارف حدیثی، سخنی نیست که تنها تفکیکیان گفته باشند و بر آن تأکید ورزند، بلکه چهرههای شناخته شدهای در فلسفه و عرفان که استادی آنان در این فنون و بصراحت آن را یادآور شدهاند، از جمله علامه سید محمد محسین طباطبائی، و نقل سخن قاطع و نصّ صریح و اظهارات آزاد منشانهٔ ایشان، در این باره، از تفسیر «المیزان» (در بارهٔ آزاد منشانهٔ ایشان، در این باره، از میم محمد و این محموا محمد و باره این محموا محمد محمد و بین محموا محمد محمد محمد محمد محمد منانهٔ ایشان، در این باره، از تفسیر «المیزان» (در بارهٔ آزاد منشانهٔ ایشان، در این باره، از تفسیر «المیزان» (در بارهٔ این موضوع سخنانی مهم از دیگر بزرگان فن آورده شده است که در جای خو دیم و انید).

O اشاره به کمال مطلق انسانی، و کامل مطلق که معصوم است، و مسائل و احادیثی و تعالیم و حقایقی بسیار مهم که خوانندهٔ ژرفنگر در متن مقاله خواهد خواند، و بحتم با ژرفنگری.

بخش چهارم :

در این بخش، شرح حال چند تن از عالمان تفکیکی آمده است. معرّفی سه تن از آنان که در اول آورده شده است -بیشتر مورد نظر بوده است، زیرا دربارهٔ این بزرگان سالهاست که کسانی از اهل تألیف و تحقیق، و بسیاری از عالمان و ۳۰

دانشمندان و استادان، و پارهای مراکز رسانهای، و انبوهی از طلاّب و دانشجویان و دبیران خواستار آن بودند که شرح زندگانیشان گفته و نوشته شود و در دسترس جویندگان قرار گیرد. و اینجانب در اینجا به این خواسته نیز پاسخ داد و آنچه را نوشت، برپایهٔ استناد و صحّت و رعایت امانت نوشت. و با اینکه پارهای مهم از ابعاد روحی و آفاق معنوی و احوال زندگی برخی از این بزرگان را به قلم نیاوردم، باز در آنچه آمده است نکتههایی است که فراگیران هوشمند فرا خواهند گرفت، و برای این مهجور محتاج، طلب آمرزش خواهند کرد.

بخش پنجم :

در این بخش پیوستها آمده است، ۱۸ پیوست. و در آنها مطلبها و مسئلههایی تکمیلی و حقیقتهایی در هـنجار بحثهای شناختی متعالی مطرح گشته است؛ اینک اشارهای به پارهای از آنها :

تأمل در چگونگی «تسهاجم فسرهنگی» در دوران صدر اسلام، و دخالت فعّال سیاستمداران اموی و عبّاسی در کار وارد ساختن و نفوذ دادن ضربتی فرهنگهای بیگانه و آنچه محراه داشت، و جریانهای گوناگون فکری و فسرهنگی و اعتقادی و سیاسی تشتّت آفرین و شبهه آموز، در قلمرو اسلام؛ و تلاشهای گسترده و مرموز عوامل یهودی و نصرانی در این پهنه... بدون هیچ مشورتی با ائمهٔ طاهرین «ع» و نظرخواهی از آن بزرگواران در بارهٔ این اقدام بسیار نقش آفرین و تأثیرگذار و «فضاساز» (فضای یونایی و «فضاساز» (فضای یونانی و هندی و اسلامی و قرآنی و در این و «یا» می و «فرایی و ماهرین «ع» و محرونی و ماهرین و تأثیرگذار و «فضاساز» (فضای یونانی و هندی و اسلامی و قرآنی و در و «یا» می و مرایی در این و «یا» می و «یا» می و ماهرین «ع» و مرایی و ماهرین و «یا» و «یا» می و مرای و «یا» می و مرای و «یا» می و مرای و «یا» می و ماهرین و ماهرین و ماهی از می و ماهی از می و مرای و مرای و «یا» و «یا» می و ماهی و «یا» و مرای و «یا» و «یا

زندگی فکری و فرهنگی و اعتقادی و سیاسی و اخلاقی و اقتصادی و تربیتی مسلمین... و آکندن فضای مساجد و مدارس از بحثها و تضادهای کلامی و اعتقادی و سیاسی وارداتی و بیگانه، بهجای آموزش تعالیم وحیانی و تبیین معالم قرآنی بوسیلهٔ حاملان علم قرآنی (که پیامبر اکرم وص»، بارها بار \_ بهنصّ معتبر حدیث و تاریخ، از اهل سنت و شیعه \_ بر فهم قرآن کریم به تعلیم آنان و فراگیری تربیت قرآنی به دست آنان تأکید کرده است...)، و اشاره به علتها و هدفهای سیاسی این حرکت تمهیدی در تاریخ خلافتهای دمشق و بغداد... و آثار ویرانگر و وحدت زدای و ستیز آموز و وفر قه آفرین، و اُمّتْ تباه کنِ این حرکت تهاجمی به فضای قرآنی و فرهنگ خالص قرآنی...

ارائهٔ یک «نظام پژوهشی»، برای بررسی مجموعهٔ
 میراث فلسفی و عرفانی اسلامی، و روشنسازی سیر تحول
 مسائل و «خلع و لبس» در آنها، در زیر ۱۲ عنوان تحقیقی.

O اشاره به مسئلهٔ «تأویل» و مشکل آفرینی آن در دورسازی اذهان از سرهشناسی تعالیم قرآنی و حدیثی، و ارزیابی اصل خالص آراء فیلسوفان و متفکرانی که سخنانشان تأویل شده است؛ و راز تأکید احادیث بر پرهیز از «تأویل»... نیز دوری کار «تأویل» از موازین عقلی و ملاکهای علمی و شناختی.

۱ اشاره به «اهمیت بنیادین عقل»، در شناختهای دینی، و «ژرفپژوهیهای تفکیکی»، و یادآوری موضوع مهم «معرفت عقل به عقل»، و ذکر اوصاف و آثار عقل، و شناخت دو مرحلهٔ مهم در استعمال عقل (بسندگی و نابسندگی عقل و

آغــاز سخن

قلمرو هر كدام)، و مسائل مهمي ديگر؛

یادآوری تأکید قرآن کریم و احادیث شریف بر استعمال عقل و استفاده از آن؛ همچنین عدم ملازمهٔ استفاده از عقل با روش محدود منطق صوری ارسطویی.

O اشاره به تفاوت سترگ و غیرقابل چشمپوشی علوم انبیاءدع» \_ که مصون از خطاست \_ با افکار فلاسفه \_ که در معرض خطاست \_ و نقل سخن دانای بزرگ، میر ابوالقاسم فندرسکی.

اشتدلال نسبت به عام بودن تعقّل نسبت به استدلال؛ و استدلال نسبت به فلسفه؛ و اینکه رد هیچ فلسفهای به معنای رد استدلال نیست، تا چه رسد به رد تعقّل و استعمال عقل و بکارگیری آن و بهره برداری از آن؛ و بیان این نکته که آنچه در کار فهم دین و حقایق و معارف آن سودمند بلکه لازم است همان استدلال و تعقّل است به وجه عام، نه «تفلسف» (تا بتوانیم رسید به تشخیص استقلالی و ایمان عقلی و دریافت تعقّلی نه الزاماً اندیشهٔ فلسفی). به گفتهٔ یکی از فیلسوفان الهی غرب: «کلام خداوند فقط از راه دین به انسانها منتقل می شود. فلسفه یک نوع اندیشه است و عبارت از حلول اندیشه در جسم میکند. فلسفه بیشتر یک تمرین ذهنی است». پس آنچه برای سعادت جامعه لازم و سودمند است «تعقّل قرآنی» است نه «تفکّر فلسفی».

اشاره به مراتب معارف و اهمیت شناخت این مراتب و شناخت واجدان آنها. اخباری دانست، مانند ابن سینا و صدرالمـتألهین و آقـاعلی حکیم و علامهٔ رفیعی قزوینی و علامهٔ طباطبائی و شیخ محمد تقی آملی و...<sup>۱</sup>

ابن سینا، در الهیّات «شفا»، فصل هفتم، از مقالهٔ نـهم (در بحث «معاد»)، بصراحت میگوید که باید تفاصیل مـعاد عنصری را از طریق شریعت و اخبار دینی فراگرفت؛ و مـا آنهمه را از راه خبر شرع و نبوت پذیرفتهایم. همین سخن را صدرالمتألّهین نیز در تفسیر «سورهٔ یس» گفته است.<sup>۲</sup>

اینست مسئله. پس کسانی اندک که گاه چنین نسبتی به این مکتب میدهند \_نسبتی نادرست و بیجا و واضح البطلان \_ اندیشه ها را گمراه میکنند، و از رسیدن به استقلال عقلی و اجتهاد شناختی بازمی دارند؛ و وظیفه ای تاریخی و دینی و علمی را، در کار سترگ دفاعی خورشیدسان و مقدّس، کم می انگارند، و چه بسا به این ابعاد توجه ندارند.

اصطلاح یاد شده \_ چنانکه گذشت \_ مربوط است بـه قلمرو استنباط حکم عملی در علم فقه، پس، آن کجا؟ و فضای متعالی «مکتب تفکیک» کجا؟ مکتبی علمی، مستقل اندیش، سخته و نظامدار، که از خود سخنی دارد، و میرود تا «زبان

۱. به سخنان اینان در استناد به «اخبار» در این کتاب اشاره شده است.

- ۲. صفحهٔ ۳٦۹ این کتاب دیده شود.
- ۳. و اینگونه برخورد، در کارهای علمی، از سوی برخی از جوانان، یا به دلیل ندانستن اصطلاح و جای کاربرد آن است، یا به دلیل تقلیدی اندیشیدن است، یا نداشتن نظام اندیشگی و مبنای شناختی، یا فقدان صداقت علمی و صراحت پژوهشی... یا اهدافی برون از دنیای علم و تحقیق، یا کم لطفی در برابر جریانی علمی و دینی و دفاعی که می پندارند رقیب است و نفی کنندهٔ ارزش فلسفه مطلقاً، در صورتی که هرگز چنین نیست، و سخن از رقابت نیست و ارزشها در حد خود محفوظ است، و هدف تنها و تنها پیگیری حرکتی است علمی و پژوهشی، و دفاعی است گران ارج از مرزهای استقلال تعالیم قرآنی و استخنای معالم و حیانی.

فطرت» را زنده کند، و «نَفَس وحي» را فرا آورد، و «کلام نور» را بر سکوی فرازمند و یگانهٔ خویش بازنشاند؛ مکتبی که به آفاقي بسي بالاتر از افق فلسفه و عرفان اصطلاحي، يعني آفاق فرهنگ شناختی خالص قرآنی فرا میخواند، و به بهرهجویی سره از تعاليم انبازان قرآن \_در تزكيه و تعليم \_دعوت ميكند، يعنى: \_ آمو زگاران بزرگ حقايق، \_روشنگران سترگ بصائر ، \_فرمانروایان جاوید اقالیم رشد و آگاهی ، - چشمهساران زلال جاري به امر الهي ، - تجسمهای اعلای عقل آسمانی ، . کانونهای عظیم گسترش تعالیم وحیانی ، \_معلّمان والای ارزشهای هماره جاوذان در صیرورت انسانى، . سپیده های شکو هبار حضور نور در لحظه های شدن **و** تكامل فطرى، \_ طلوعگران فيّاض آفاق فيض محمّدي ، ـنگاهبانان نستوه مرزهای فرازمـند اعـتقادات حـقهٔ اسلامي، \_ چکادهای فرا افراشتهٔ دفاع از عـدالت اجـتماعی و اقتصادي و قسط قرآني ، -خداشناسان انسان دوست و انسان دوستان خداشناس ، ـ اشرافگران پهنه های والای تربیت ، - ژرف آموزان ابعاد متعالی صیر**و**رت ، - هدایت گستران راستین پهنه های شناخت و حقیقت... اهل بيت عصمت و طهارت \_ صلوات الله عليهم اجمعين.

و سپس مطالب و مسائل لازم دیگری است که در دنبالهٔ پیوستها، بدقت خواهید خواند.

و در این پایان چند نکته را مورد اشاره قرار میدهم:

۱ \_ مکتب تفکیک (چنانکه از نام و عنوان آن آشکار است)، ضد «فلسفه» نیست، ضدّ «تأویل» است، و معتقد است که «تفکیک» میان فلسفه و عرفان و قرآن یک ضرورت علمی است. پس این مکتب نمی گوید، فلسفه خوانده نشود و مطرح نباشد، و فلسفهدان و فلسفه خوان نداشته باشیم \_ هرگز <sup>۱</sup> \_ بلکه می گوید، مفاهیم و معارف مرزبندی گردد.

اینجانب از سالها پیش یادآوری کرده ام که باید تدریس و تحصیل رشته هایی چند از دانشها نیز بر علوم موجود در حوزه ها افزوده گردد، پس چگونه می شود که خواستار حذف فلسفه باشم؟ من در کتاب «دانش مسلمین»، مکتبهای فلسفی و عرفانی اسلامی را ذکر کرده ام و رئوس مسائل آنها را آورده ام و فلاسفه و عرفای بزرگ را نام برده ام. و اکنون نیز آرزو داریم که متفکّرانی \_ در الهیّات و دیگر شعب فلسفه ـ داشته باشیم که در بعد معلومات و حتی ابتکارات فلسفی مایهٔ افتخار اسلام در سطح جهان باشند؛ لیکن همواره باید معلوم باشد که مقولهٔ حقایق قرآنی مقوله ای دیگر است. قرآن کریم تجلّی علم سرمدی در ذات «لیلة القدر» است، و ترسیم حقایق تمایی است در عقل کل و کامل محمّدی... و این حقایق و تعالیم در معارف الهی و صیرورت انسانی کجا؟ و آنچه بشر خود بدان رسیده است و در دست بشر بوده است و اکنون هست

در پیوستها نیز در این باره سخنانی خواهد آمد.

آغــاز سخن

کجا؟ از همهٔ شرق تا همهٔ غرب، و از روزگاران باستان تا این روزگار؟

باری، مگر اینکه از متن قرآن کریم و احادیث نبوی و تعالیم حاملان علم قرآنی (که در ظرف زمانی ۲۵۰ سال، از حضرت امام امیرالمؤمنین علی بن ابیطالب دع» تا حضرت امام ابو محمد حسن عسکری دع» - با همهٔ حذفها و اختناقها - نشر داده اند و آمو خته اند)، یک دستگاه شناختی ناب و خالص تدوین یابد وعرضه شود، و به نام «نظام حکمت قرآنی»، به جهانیان معرّفی گردد. و افسوس که استعدادهایی قوی صرف پر داخت افکار دیگران گشت، و از استخراج نظام «حکمت قرآنی» غفلت ورزید.

۲ دربارهٔ خواندن فلسفه شرایطی چند باید رعایت گردد. البته شرایط علم آموزی و دانا شدن اختصاص به فلسفه ندارد، همهٔ رشتههای علوم - حتی علوم دانشگاهی ، و حتی حرفهها و صنایع - شروط و آدابی دارد؛ وگرنه افتادن تیغ است در کف زنگی مست (در هر مورد بتناسب خود)، و مجهّز گشتن افراد است برای هجوم به جامعه و سوء استفاده از مردم، در صورتی که باید نظر خدمت به مردم باشد. جامعه زندگی جویندگان علم را - در هر رشته - تأمین میکند و - اغلب -وسایل آنان را فراهم می آورد، و موجودیّت و امکانات خود را - با واسطه و بیواسطه - در اختیار آنان میگذارد، تا درست ادا نمایند، و پس از کسب علم و مهارت لازم حق جامعه را ادا نمایند، و فرشتگانی باشند که به مدد مردم آیند، چه در امور معنوی و دینی، و چه در امور مختلف زندگی مادّی، مثلاً طبابت و پزشکی؛ و آیا اکنون در همهٔ رشتهها همینسان است؟ و شاید امروز \_و از سالها و سالیانی پیش \_یکی از نقصهای زیانبار حوزههای علوم دینی (به دیگر حوزههای تحصیلی و رشتههای تخصّصی کار ندارم)، هـمین است کـه آداب علم و تعلّم (و آداب المعلِّمین و المتعلِّمین) در آنـها بصورتی سزاوار مطرح نیست و رعایت نمیشود.

و در هر حال، فلسفه خوانی و فلسفهدانی و فلسفه گویی و فلسفهنویسی را نیز آدابی است که ترک رعایت آن آداب پیامدهایی بد و ناپسند و زیانبار دارد. و از جمله این آداب پنج تا بسیار مهم است : (۱) \_ استعداد عقلی و فکری. (۲) \_ صفا و سلامت روحی و نفسی. (۳) \_ تقوی و فضیلت. (۴) \_ ادب و تواضع. (۵) \_ اطلاع قبلی از «محکمات اسلامی».

در مورد شرط پنجم نظر به این است که انسان جویا از هر رده، پیش از آنکه به خواندن فلسفه بپردازد و ذهنیّت فلسفی پیداکند، اصول معارف مبدئی و معادی قرآنی را بیاموزد، تا به «فلسفی فهمیدن قرآن» دچار نگردد، که موجب حرمان از فهم خالص قرآنی است.

۳ ـ موضوع عقل و تعقّل در این مکتب نقشی بنیادین دارد، منتهی تعقّل باید به روش قرآنی باشد تـا انسـان را از «تعقّل صوری» به «تعقّل نوری» برساند، و به استفاده از این عقل راهبر گردد. در این باره تـوضیحی بـیشتر در پـیوستها خواهد آمد.

آغــاز سخن

۴ ـ مکتب تفکیک بر «اجتهاد» تأکید دارد، و بزرگان این مکتب خود «اصولی» بودهاند، و دوره ها خارج اصول تدریس کردهاند. البته این بزرگان با تورّم زیانبار و عمرسوز و بیحاصل «علم اصول» مخالفند، و در این مقوله بسیاری از علمای اسلام با آنان موافقند.

۵ ـ در اینجا بجاست تعلیمی بیاوریم، از چهارمین معلّم بزرگ حقایق تربیت، و پرورشگر آفاق متعالی صیرورت، کانون متجلّی نور در برابر ظلمت، و صلابت مجسّم صدق و حقیقت در برابر طاغوت نیرنگ و نفرت، بیدارگر سترگ امّت، و کوه تحمّلهای گران امامت، حضرت امام حسن مجتبی، علیهالسّلام :

- عَجَبٌ لِمَن يَتَفَكَّرُ في مأكولِه، كيفَ لا يَتَفَكَّرُ في معقولِه؟! فَيُجَنِّبَ بَطنَه ما يُؤْذيه، و يُودِعَ صدرَه ما يُرديه.<sup>١</sup> - شگفتا از انسانی كه دربارهٔ خوراك تن خود میاندیشد، آیا چگونه دربارهٔ خوراك عقل خویش نمیاندیشد؟! هرچه را به شكمش زیان رسانَد دور میافكند، لیكن آنچه جانش را تباه سازد می پذیرد.

امام معصوم، از ما میخواهد که در هر سخنی دقت کنیم، و مطالب را وارسیم، و از مقایسه سرباز نزنیم، و به تنبلی عقلی عادت نکنیم، و به تسامح در شناختها و معرفتها تن در ندهیم.

۱. «بحارالأنوار» ج ۱، ص ۲۱۸، از کتاب «دَعَوات راوندی».

مر مکی کی ک

## ۱ \_*انگار*هٔ نخستین

اينجانب از سالها پيش ـ در نوشته های خويش ـ اصطلاح «مکتب تفکيک» را، دربارهٔ مبنای شناختی و مکتب معارفی خراسان، پيشنهاد کرده ام و بکار برده ام، و نوشتن کتابی را به نام «شيخ مجتبی قزوينی و مکتب تفکيک» وعده داده ام. از اين روی، کسانی چند، از طلاب فاضل حوزه ها و دانشجويان جويای دانشگاهها و عالمان و استادان و مدرّسان و دبيران و محققان، بارها پيگير اين کتاب گشته اند، و بر لزوم نوشتن آن و عمل به وعدهٔ ياد شده تأکيد کرده اند. من نيز همواره پاسخی داده ام، و کارهای ديگر و گرفتاريهای ديگر را ياد آور شده ام، و گفته ام که برای پرداختن به اين کار ـ با انگاره ای که در نظر است ـ فرصتی نيافته ام، و با اينکه هماره يادد اشتهايی برای آن گرد آورده ام و مأخذهايی در نظر اينکه هماره يادد اشتهايی برای آن گرد آورده ام و مأخذهايی در نظر رو تي گرفته ام و سرفصلهايی برنهاده ام، ليکن برای تنظيم مطالب و تدوين مسائلِ کتاب ياد شده، وقتی درخور بدست نياورده ام، تا بتوان کار را ـ بصورتی سزاو ار ـ به انجام رسانيد، و اين تکليف علمی و دينی بس گران را ادا کرد.

بدینگونه درخور دیدم که فرصتی راکه اکنون پیش آمده است ـ اگرچه گذرا باشد و اندک ـ از دست ندهم، و نوشتهای ـ اگرچه اختصاری باشد و کوتاه ـ فراهم آورم، تا اگر مجال عمل به آن وعده را نیافتم، و تألیف آن کتاب را نیارستم، کاری کوچک دربارهٔ ایـن مـقصد بـزرگ انجام داده باشم، و گامی کوتاه در پیمودن این راه مقدس برداشته باشم.

امسال هجری قمری (۱۴۱۳)، شصتمین سال درگذشت حضرت «سیّد موسی زرآبادی قزوینی» است. این عالم جامع بزرگ، یکی از سه رکن عمدهٔ «مکتب تفکیک» است در سدهٔ چهاردهم اسلامی؛ دو رکن دیگر، یکی «میرزا مهدی غروی اصفهانی (خراسانی)» است و دیگری «شیخ مجتبی قزوینی خراسانی»، که ذکر آنان نیز خواهد آمد. اینکه نام آن کتاب موعود و تألیف منظور را، «شیخ مجتبی قـزوینی و مکـتب تفکیک» نهادهام، برای این است که شیخ مجتبی قزوینی استاد این بنده بود، و راه و رسم این مکتب را این بنده از او فراگرفت، و اصول و مبانی و حقایق آن را از او آموخت و دانست، و سیدموسی زرآبادی را ـ نخست \_ به وسیلهٔ او شناخت، و میرزای اصفهانی را نیز اگرچه خود در آغاز طلبگی دیده بود (وگاه روزهایی که در این اواخر، برای تدریس، به «مدرسهٔ نواب» ـ در مشهد ـ می آمد، در راهر و مدرسه به او سلامی می کرد، و به جاذبه ای، در بیرون مدرس او به کناری می ایستاد، و به سیمایش مینگریست، و به سخنانش گوش می سپرد)، لیکن او را ـ در مرحلهٔ تعلیم و تربیت \_ درک نکرده بود، و \_ از جمله \_ از گفته های استاد نامبرده آن بزرگ را نیز شناخت و بجای آورد. اکنون رواست که در این ویژه نامه، از این سه ربّانی بزرگ، و سپس مرحوم «شیخ علی اکبر الهیان»، و آنگاه از عالمانی چند که اهل این مکتب بودند یاد شود، و ذکر آنان زنده گردد، که «عندَ ذکرِ الصّالحينَ تَنْزِلُ الرّحمة هر جا شايستگان ياد شوند رحمت خدای فرود آید.»

و می سزد که در این هنگام، از استادِ استادِ اجازهٔ خویش در «نقل حدیث»، یعنی «علاّمه حاج میرزا حسین نوری طبرسی» (م : ۱۳۲۰ ق)

نقل کنم که

همانا یاد کرد شایستگان پیشین و عالمان راسخ در دین ـ که از فروغ امامان «ع» هدایت جستند، و پای خویش جای پای آنان گذاشتند، و به روش ایشان زیستند، و در آستانهٔ ایشان بار افکندند و از جام غیر ایشان ننوشیدند ـ خود پند است برای عالمان این زمان، و انس و دلگرمی است برای آیندگان، و مددکار پیمودن راه کمال است و تعالی، و سبب پر داختن به کارهای شایسته و عالی. و بدین وسیله یاد امامان «ع» نیز زنده می گردد، و شعشعهٔ هدایت آنان هر چه بیشتر می گسترد<sup>1</sup>.

باری... و چون سخن از «مکتب تفکیک» میرود، بیگمان خوانندگانی که تاکنون نامی از این مکتب نشنیدهاند و برای نخستین بار با این عنوان و اصطلاح روبرو میشوند، و همچنین کسانی که شنیدهاند و در نوشته های اینجانب یا جایی دیگر ملاحظه کردهاند، لیکن تعریفی از آن در دست ندارند، خواهند گفت : «مکتب تفکیک چیست، و تعریف آن کدام است؟». و این پرسشی است بجا. پس بهتر \_ بلکه لازم \_ است که نخست تعریفی از مکتب یاد شده به دست دهم و مطالبی در این باره بیاورم، سپس انگارهٔ تألیفی کتاب موعود را در میان نهم، آنگاه به یادکردی از عالمان یاد شده بیردازم. این درست تر و اصولی تر است.

۲۔ تعریف مکتب

تفکیک در لغت به معنای «جداسازی» است (چیزی را از چیزی دیگر جداکردن)، و «نابسازیِ» چیزی و «خالص کردنِ» آن. و «مکتب تفکیک»، مکتب جداسازی سه راه و روش معرفت، و سه مکتب شناختی

. «فوائد الرّضويّه» ج ۱ /مقدّمه؛ نيز : «الفيض القدسي».

مكتب تفكيك

است در تاریخ شناختها و تأمّلات و تفکّرات انسانی، یـعنی راه و روش قرآن، و راه و روش فلسفه، و راه و روش عرفان.

و هدف این مکتب نابسازی و خالص مانیِ شناختهای قرآنی و سره فهمی این شناختها و معارف است، بدور از تأویل و مَزْج با افکار و نِحْلَهها، و برکنار از تفسیر به رأی و تطبیق، تا «حقایق وحیی» و اصول «علم صحیح» مصون ماند، و با دادههای فکرِ انسانی و ذوق بشـری در نیامیزد و مشوب نگردد.

این سخنی است با جمال در تعریف و هدف «مکتب تفکیک». چون اکنون آهنگ بحثی گسترده نیست، همین اندازه که «موضع» نمایانده گردد، و به «هدف» اشاره شود، و انگارهای از رئوس مسائل به دست آید بس است. و اینک برای اینکه مطلب اندکی روشنتر گردد، به ذکر چند مقدّمه می پردازم :

(1) - معارف يا شناخت حقايق

معارف، جمع معرفت (معرفة) است، به معنای شناختن و شناخت حاصل کردن. معارف در اصطلاح علوم اسلامی به مجموعهٔ «شناختهای اعتقادی» اطلاق میشود، از شناخت «مبدأ» تا «معاد»، و دیگر اصول و مسائلی که از ردهٔ این دو موضوع اصلی بشمار است، مانند نبوّت و خصوصیّات آن و از جمله حقیقت وحی، راه رسیدن به «علم وحی»، ولایت و خصوصیّات آن و راه بهرهوری از ولایت، حقیقت هستی و وجود، حقیقت عالم، انواع عوالم، روح، نفس، جسم، عقل، علم، سرّ نزول ارواح به ابدان، ملائکه و اقسام فرشتگان، خلق و ایجاد، اراده و تقدیر، تشریع و تکلیف، حقیقت عبادات، حقیقت سعادت و شقاوت، حقیقت تکامل، حقیقت مرگ، منازل و مراحل پس از مرگ، احوال برزخی، احوال معادی، غایت سیر انسانی، هدف غمایی خملقت و راه وصول به آن... و اموری مربوط به آنچه یاد شد، یا \_از این مقولات \_از قلم افتاد. شناخت و معرفت این مسائل و موضوعها را «معارف» می نامیم.

(۲) ـ اقسام معارف در واقع باید معارف و شناختها را، بطور کلی، بر دو بخش، بخش کرد :

> ۱ ـ معارف و شناختهای خالص (سره). ۲ \_ معارف و شناختهای ممتزج (درهم آمیخته). معارف خالص و سره نیز دارای اقسامی است : -معارف خالص قرآني، ـ معارف خالص فلسفى (در گونه هاى مختلف) ، ـ معارف خالص عرفانی (در گونه های مختلف) ، معارف ممتزج نیز دارای اقسامی است : \_ معارف ممتزج «قرآنی \_ فلسفی» ، ۔معارف ممتزِج «قرآنی ۔عرفانی» ، \_معارف ممتزج «قرآنی \_کلامی» ، \_معارف ممتزج «فلسفی \_عرفانی» : أ <sub>- «</sub>فلسفى مشّائى ـ عرفانى» ، ب - «فلسفی اشراقی - عرفانی» ، ج \_ «فلسفى فلوطينى \_ عرفانى» ،

مكتب تفكيك

(۳) - شوق شناخت و کوشش برای آن

موضوع دیگری که باید یاد شود (و این مسائل همه را اکنون باشاره و اجمال یاد میکنم)، این است که شعلهٔ شوق شناخت همواره در جان انسان مشتعل بوده است. انسان در درازنای تاریخ و زندگی خویش، پیوسته در راه فهمیدن چیزها و شناختن اشیاکوشیده است، و به تفکّرها و تأمّلها و ریاضتها پرداخته است، دست کم شناخت خود و پدیده های پیوستهٔ به خود. و متفکّران و تأمّل ورزان و معرفت دوستان و ریاضتگران و اشراق مسلکان و رازوران بشر، در هیچ بُرههای از روزگار، از گرایش به مسائل یاد شده و توجّه به آنها ـیا پاره ای از آنها ـو تأمّل دربارهٔ آنها، و آرزوی فهم آنها رویکردان نبودهاند؛ بلکه باید گفت، به این امور مدهماها ورزیده اند و دربارهٔ آنها کوششها کرده اند. و اینهمه مکتب و مذهب و نِحْله و طرز فکر ـ از قدیمترین روزگاران تاکنون، درهر جای مدهب و نِحْله و طرز فکر ـ از قدیمترین روزگاران تاکنون، درهر جای مدهب و یُحْله و طرز فکر ـ از قدیمترین روزگاران تاکنون، درهر جای مدهب و یُحْله و طرز فکر ـ از قدیمترین روزگاران تاکنون، درهر جای مدهب و یرده اند آنها مو ساخته و درانه آنها است (بحز آنچه سیاستها و مدهن درتها پدید آورده و مطرح ساخته و رواج داده اند. و اینه آنها نیز از همین ویژگی روحی انسانها بهره جسته اند).

(۴) ـ آثار مثبت و آثار منفی شوق و کوشش یاد شده ـکه در ذات خود امری نیکو و زیـبا و سازنده است ـ هم آثار و نتیجههایی مثبت داشـته است و هـم آثـار و نتیجههایی منفی. چرا؟ چون در بستر ممتدّ تاریخ، متفکّران و اندیشهوران و تأمّل ورزان و ریاضتگرانی گوناگون، در سرزمینها و شرایطی گوناگون، با مزاجها و قابلیّتها و زمینه ها و ذهنیّتهایی گوناگون، و روشها و سلوکهایی گوناگون، در راه تفکّر و تأمّل افتاده اند، و برای بدست آوردن دانش و بینش و علم و شناخت و معرفت کوشیده اند، لیکن همهٔ آنان ـ چنانکه یاد خواهد شد ـ در زیر یک پوشش فراگیر قرار نگرفته اند و یک روش مطمئنّ یگانه برنگزیده اند، راه شناخت راگوناگون پیموده اند، و به معمه روشن است. و اینهمه مکتبها و نِحْلَه ها و مذهبهای فکری و مسلکهای اندیشه ای و شناختی، و حتی اخلاقی و تربیتی و سیاسی و حقوقی و اقتصادی و هنری و عملی و سلوکی ـ فردی و اجتماعی ـ که تا هم امروز پدید آمده است و وجود دارد، همه نشانه های بارز و ملموس واقعیّت یاد شده است در زندگی و تاریخ انسان.

بنابر آنچه یادآوری گشت، کوششهای شناختی انسان، یک نتیجهٔ مثبت داشته است و سودمند، و یک نتیجهٔ منفی و زیانبار. و به تعبیری دیگر : یک نتیجهٔ ذاتی و جوهری داشته است و یک نتیجهٔ جنبی و عرضی. نتیجهٔ مثبت و جوهری آن، حرکت نفس انسان متفکر و پویا بوده است به سوی کسب شناخت و کشف حقیقت و بدست آوردن معرفت، و نتیجهٔ جنبی عرضی آن که زیانبار نیز بوده است \_ پدید آمدن مشربها و مکتبها بوده است، و سپس اختلافها و تفرقهها و آثار بد آنها.

(۵) ـ پیمودن راه بیراهبر (انسان هادی)

اگر متفکّران بشری و اندیشهورزان انسانی، از نخستین روزگاران،

۱. یا مفاهیم و ذهنیاتی که خود پنداشته اند که «علم» است و «شناخت».

از پیامبران و آورندگان وحی الهی پیروی می کردند، و در راه بدست آوردن و فرا گرفتن «شناخت و حیانی» که تنها شناخت حقیقی است ۔ می کوشیدند، و عینک «وحی» را به چشم عقل می زدند، <sup>۱</sup> و در شناخت حقایق و تحصیل معارف - بطور کامل - از حقایق شناسان راستین و معارف آوران افق مبین (رسولان الهی و اوصیای ربّانی) می آموختند و خردِ آموزش پذیر را در مکتب آموزشگران خرد آموز و فطرت پرور به آموختن وامی داشتند، و قلوب خویش را ـ ناآمیخته و نقش ناگرفته ـ در برابر اشعّهٔ وحی می گرفتند، اگر چنین می کردند به فروغ فروغ گستر بامرِ ربّها) <sup>۲</sup> سیراب می گشتند، به «علم صحیح» دست می یافتند، و به «حُجُب عقلی» و «التباسات کشفی» گرفتار نمی آمدند، و با اینهمه کشمکش و تضاد و تناقض ـ در داده های عقلی و کشفی ـ روبرو نبودند.

- (٦) \_ اختلاف، واقعیّتی ملموس هنگامی که علم و شناخت، به گفتهٔ قرآن کریم : «مِن عندِ غیرِالله > از نزد غیر خدا» باشد، و از سویی جز سوی خدا (وحی) آمده باشد، و راه تعقّل نیز به تعلیم انبیا و اوصیا«ع» نباشد، و راه سلوک و کشف بطور دقیق به مشرب قرآنی و با ارشاد معصوم (بی دخالت عناصر شکل دهندهٔ دیگر) پیموده نگردد، و چیزهایی \_ چه نظری و چه عملی \_ از مکتبها و
- جون عقل نامسلّح به سِلاح وحى و نامجهّز به تربيت و ارشاد انبيايى و بدور از علوم شارحة اوصيا«ع» از شناخت حقايق جهانها ناتوان است. و اين روشن است. عقل بخودى خود از شناخت طبيعيّات عالم و حقايق آنها عاجز است تا چه رسد به امور ديگر، (إنَّ مجرّدَ العقلِ غيرُ كافٍ فى الهدايةِ الى الصّراطِ المستقيم).
   ۲. «اصول كافى» ج ١، ص ١٨٠.

مشربهای دیگر با آن درآمیزد، و حبّ غیر «هادی» در جان انسان نفوذ یافته باشد، و چگونگیهایی از جاهایی دیگر درکشف مکاشف راه یابد، و ماهیّت سرهٔ آن را دگرگون سازد (که بطبع خواهد ساخت)، و مراتب آن از هم جدا نگردد، و آمیزههای منفی آن شناخته نشود، و حقّ و باطل آن تمیز نیابد... در این صورت همهٔ خصوصیّات شخصی و محیطی و استعدادی و تربیتی و ذهنی و اندیشگی و اعتقادی و حُبّی هر متفکّر و مرتاضی در مکاشفه، فعّال خواهد بود، و اثر خاصّ خود را خواهد بخشید و داده ها و مراحل - بلکه ماهیّت - کشف و مکاشفه را بسختی متأثّر خواهد ساخت، و «اختلاف کثیر» از «افکار کثیر» و روشهای متفاوت پدیدار خواهد گشت، چنانکه این امر روشن است و سخنی در آن نیست، و نزد مطّلعان از این معانی قطعی است.

خصوصیّات و چگونگیها \_ بیگمان \_ در انسان و تفکّرهای انسانی و تأمّ لهای شخصی و در ریاضت و کشف ریاضتی مؤثّرند، حتی خصوصیّات و ویژگیهای جسمی و زندگی و معیشت... چنانکه دربارهٔ «طالس ملّطی» (از حکمای سبعهٔ یونان قدیم و از بانیان علوم و فلسفهٔ یونانی) گفتهاند، که به دلیل زیستن دربرخی شهرهای ساحلی \_ با وجود اعتقاد به زندگی پس از مرگ \_ آب را اصل همه چیز می دانست (جوهر جهان آب است، آب زنده است و روح دارد)، یا دربارهٔ تأثیر محیط در فلسفهٔ «اصالت عمل» ویلیام جیمز. نیز نظریّهٔ «ابن خَلْدُون» در این باره ملاحظه شود.<sup>۱</sup>

۱. و هنگامی که خصوصیات خارجی چنین باشد، خصوصیات اعتقادی بطریق اولی شکل دهنده و مؤثر خواهد بود، چنانکه برخی از عرفای بزرگ اهل سنّت مدعی شدهاند که خلفا را ـ در مقام مکاشفه ـ مقدّم بر علی ع، دیدهاند. پس کشف نیز بدون هـدایت معصوم ع، و استمداد از روحانیّت وی، و قرار گرفتن در «مُهَیْمِنیّتِ معصوم»، کشف حقیقی نیست، چون مخلوطی است

(۲) - کوشش هادیان

در هنگامهٔ جریانها یاد شده، انسانهای هادی (پیامبران و اوصیای آنان) بيکار ننشستند، بلکه آنان نيز \_ به کمک پيروان آگاه خويش \_ به پراکندن تعالیم و معارف الهی پرداختند، و به هدایت انسان، انگیختن انديشهها، و استخراج كانهاى خرد و فطرت (لِيُثيرُوا لَهُم دفائنَ العقول)، ١ و آموختن «علم صحیح» روی آوردند، و در این باره کوششهای گران بلکه جانفشانیها کردند، و از میان انسانها بزرگانی بیمانند در معرفت و کمال پرورش دادند، لیکن \_ چنانکه ياد شد \_ چون همهٔ مردمان و متفکران در همه جا خود را در زیر پوشش علم وحی و نظام تربیتی ویژهٔ آن در نياوردند، <sup>٢</sup> و به اصل «إنَّ مجرّدَ العقل غيرُ كافٍ في الهدايةِ إلى الصّراطِ المستقيم > خرد بتنهايي گنجايش آن را ندارد كه راه راست حقیقت را نشان دهد»، خستو نگشتند، و در حق «عقل بشری»، یا «منطق یونانی»، یا «کشف عرفانی» غلو کردند، و بدین امور اعتماد کامل یافتند، تشخيصها گونه گون گشت، و راهها چندين و چند شد، و شناختها اختلاف يافت، و مكتبها و نِحله ها يكي پس از ديگري پديد آمد، و حتي چنان شد که استاد اشراقی باشد و شاگرد مشّائی و به عکس؛ استاد اصالهٔ الماهیّتی باشد و شاگرد اصالةُ الوجودي و به عكس؛ مؤلِّف كتاب، اتِّحاد عاقل و معقولي باشد و مدرس كتاب مخالف آن؛ مؤلِّف كتاب قائل به حركت جو هری باشد و محشّی یا شارح مخالف آن؛ مؤلف کتاب قائل به «معاد مثالی» باشد، و مدرّس آن قائل به «معاد عنصری»؛ بدر فلسفی یا عارف .

 <sup>◄</sup> از آب و سراب، و کشف و شبه کشف... و از این رو بعضی از بزرگان اهل کشف، دربارهٔ
 اشتباهات و اغلاط اهل کشف بحث کردهاند. کشف در مراحل عالی و تعیین کنندهٔ آن، چراغی
 است که زیت و روشنایی آن جز از روحانیت معصوم بدست نمی آید.
 ۱. «نهج البلاغه» / خطبهٔ ۱.
 ۲. و چه بسا کسانی بدان دسترسی نیافتند.

مشرب باشد و پسر ضد فلسفه و عرفان و... (و همینسان در شبه فلسفه های غربی).

و طبیعی است که متفکّران و تأمّلورزان مختلف، و ریاضتگران مختلف، با ویژگیهای مختلف، و در سرزمینها و زمانهای مختلف، بـه نتیجههای مختلف برسند ـ چنانکه رسیدند و میرسند.

- (٨) ـ جریانهای شناختی بدینگونهها که یاد شد، در بستر تاریخ فکر و تأمّل انسانی، سه جریان شناختی و معارفی و اعتقادی شکل گرفت. سه جریانی که همهٔ جریانهای فکری و شناختی و اعتقادی و اقدامی و سلوکی انسان را تا هم امروز در بر میگیرد، و هر یک از جریانها و مکتبها و اعتقادها و نحلههای گذشته و موجود شعبهای از یکی از آنهاست :
  - ۱ ـ جریان وحی (دین ـ قرآن). ۲ ـ جریان عقل (فلسفه ـ برهان). ۳ ـ جریان کشف (ریاضت ـ عرفان).<sup>۱</sup>
- ۱. آنچه معروف است در کار شناخت حقایق و وصول به معارف شناختی، همین سه طریق است. در این تقسیم به «علوم تجربی» (که کما بیش از روزگاران قدیم نیز در میان بشر و جود داشته است اگرچه بصورتی محدود) اشاره نشده است. بخشی از این علوم داخل در مقولهٔ «صنعت» است نه «علم»، اگرچه در اصطلاح آنها را علم بنامند. و این بخش در سدههای اخیر – بویژه در این ۵۰ سال – توسعه ای شگرف یافته است. آنچه از این علوم به صحت پیوسته باشد، از نظر معارف شناسی – بویژه برخی از رشته های آن – در خور توجه است، بخصوص برای درک آیتیت اشیا، شناسی – بویژه برخی از رشته های آن – در خور توجه است، بخصوص برای درک آیتیت اشیا، تخداوند، و تأمّل در آنها و فهم و درک چگونگی و عجایب و اسرار و آثار و عملکرد آنها) تأکید بسیار شده است. استفاده ای که از این علوم، در جهت شناخت و معرفت، میتوان کرد در شناخت است، بویژه «آیات آفاقی»، زیرا علوم یاد شده هنوز در توجه به «آیات انفسی» و شناخت ابعاد و اسرار و آثار آنها کاری در خور نگرده اند. روانشناخت و معرفت، میتوان کرد در شناخت از معد است، استفاده ای که از این علوم در جهت شناخت و معرفت، میتوان کرد در شناخت ایمان خد است، بویژه «آیار آنها کاری در خور نگرده اند. در توجه به «آیات انفسی» و شناخت ایمان خد است، میتوان آن می در موز در توجه میناخت و معرفت، میتوان کرد در میناخت ایمان انفسی» و در نگره «آیار آنها کاری در خور نگرده اند. روانشناسی و روانکاوی و

جریان نخست معتقد است که حقیقتهای علمی و شناختهای معارفی در صورتی صحیحند که از راه وحی الهی و علم ربّانی به دست آیند (چون تنها «خالق حقایق»، «عالم به حقایق» است، و اوست که میداند حقایق چیست، پس همو باید حقایق را بیاموزد ـ عَلَّمَ الإنسانَ ما لَم يَعْلَمُ)، <sup>1</sup> و با هیچ اندیشه و تصور دیگر مخلوط نگردند و امتزاج نیابند، و مقهور «التقاط» نشوند، و دست تحریف یا تأویل (که در غیر موارد ضروری و اندک، صورت دیگری از تحریف است ـ تحریف معنوی)، به

جریان دوم معتقد است که راه وصول به شناختها و حقیقتها عقل است، با روشها و امکانات خویش.

جریان سوم معتقد است که راه وصول به شناختها و حقیقتها کشف است، با روشها و امکانات خویش.

این سه جریان، در بیانی خالص و دور از تأویل و انطباق، همین است که گفته شد. به سخن دیگر، جریان نخست میگوید، سخن آخر را دربارهٔ معارفِ شناختی و «حقیقتشناسی عالی» <sup>۲</sup> در همهٔ جهان هستی،

- ← روانپزشکی نیز، هنوز درشناخت روح انسانی و انسانشناسی روحی، دستی از دور بر آتش میدارند.
  - ۱. «سورهٔ عَلَق» (۲۹)، آیهٔ ۵.
- ۲. این تعبیر و اصطلاح (حقیقتشناسی عالی) را بکار می برم برای شناخت امور وحقایق عالیه و معرفت آنها، و در برابر آن، «حقیقت شناسی غیرعالی» قرار می گیرد، یعنی «علوم تجربی» که بطور عمده دربارهٔ مادّهٔ جهان و امور مادّی جهان بحث و فحص و تجربه میکنند، و اشیایی را از دیدگاه تجربهٔ مادّی مورد رسیدگی قرار می دهند. البته برای شناخت روح و مسائل روح انسانی نیز طرق تجربی خاصی هست، لیکن مدعیان علوم تجربی به درک آن حقایق نمی پردازند و به نیز طرق تجربی می تواند و اشیایی را از آن از طرق تجربهٔ مادّی مورد رسیدگی قرار می دهند. البته برای شناخت روح و مسائل روح انسانی نیز طرق تجربی خاصی هست، لیکن مدعیان علوم تجربی به درک آن حقایق نمی پردازند و به آنها نمی رسند. علم روحشناسی جدید نیز، تا آنجایی که ما می فهمیم، هنوز به همهٔ ابعاد موضوع توجه نیافته است. تجربهٔ هر چیز باید از سنخ همان چیز باشد. بکار بردن ابزار و ادوات شناخت

وحی میگوید. جریان دوم میگوید، عقل، و جریان سوم میگوید، کشف. البته در میان پیروان جریان دوم کسانی بوده اند که توانایی عقل را در کشف حقایق محدود می دانسته اند (بویژه در فلاسفۀ غربی)، چنانکه در پیروان جریان دوم و سوم نیز کسانی بوده اند که به مدد تأویل و توجیه داده های مکتب خود را با مکتب نخست منطبق می شمرده اند، و به تعارض و تضادی معترف نبوده اند، و آن تفاوت ماهوی را که میان علم و حیانی و علم غیر و حیانی و جود دارد، به دلیل خویگر شدن با آن مفاهیم و مصطلحات، یا خوشبین بودن و ایمان داشتن به معلّمان آن علوم و اصطلاحات، حس نمی کرده اند، یا به گونه ای از آن می گذشته اند، یا به مدد «تأویل» آن را نادیده می گرفته اند.

(۹) فلسفهٔ اسلامی و طرحی کلّی از آن در اینجا باید خاطر نشان سازم که اصحاب «مکتب تفکیک»، به هیچ روی منکر واقعیّتی به نام «فلسفهٔ اسلامی» یا «عرفان اسلامی» (چه عرفان نظری و چه عرفان عملی) نیستند؛ بلکه به وجود فلسفهٔ اسلامی و عرفان اسلامی، مانند طبّ اسلامی و ادبیّات اسلامی و معماری اسلامی و امثال آن معترفند، و معتقدند که همانگونه که در تاریخ اسلام و در قلمرو سرزمینهای خلافت اسلامی تمدّنی گسترده پدید آمد و بشریّت از آن بهرهمندگشت، در دامن این تمدّنی گسترده پدید آمد و بشریّت از آن نیز پدید آمد و نضج یافت، و فیلسوفان و عارفان بزرگی ظهور کردند، و بزرگ \_ پدید آوردند، این واقعیّت جای انکار ندارد. و کسانی از بزرگ \_ پدید آوردند، این واقعیّت جای انکار ندارد. و کسانی از

 <sup>→</sup> مادّه برای شناخت روح، دلیل نهایت بیخبری است، باید این راه را درست بپیمایند. برخی از رو حشناسان جدید شاید در مقدّمات راه قرار گرفته باشند.

مكتب تفكيك

نباشد \_بایدگفت از آن اطلاع درستی نداشتهاند، بویژه از متون آن.

بنابراین، مکتب تفکیک، وجود فلسفهای را به نام فلسفهٔ اسلامی نه تنها منکر نیست، بلکه آن را یکی از پربارترین جریانهای تفکّر انسانی در طول تاریخ میداند، که در عین برخورداری از میراث پیشین فلسفی و فکری بشری و «علوم اوائل»، با حضور در فضای اسلامی و استفاده از مایه های اسلامی، بسیار غنی تر و ژرفتر شده است، و در خلال چندین مکتب اندیشگی و فلسفی بر بشریّت عرضه گشته است<sup>۱</sup> و آنها را دیگر نمی توان بطور کامل یونانی یا هندی یا اسکندرانی و امثال آن شمرد، بلکه باید گفت : «فلسفهٔ مشّایی اسلامی»، یا «فلسفهٔ اشراقی اسلامی»، یا «فلسفهٔ اسکندرانی اسلامی».

پس سخن چیست؟ سخن این است که این مکتب، این فلسفه و عرفان را (پس از تحلیل نهایی و بازیابی ریشهها و بررسی آزاد متون، و قبول واقعیّتی در عالم اسلام به نام نهضت ترجمه، و انتقال علوم یونانی \_ و جز آن \_ به عالم اسلامی)، چیزی می داند از سنخ «تمدن اسلامی»، یعنی نشئت یافته از میراث سرزمینهای غیراسلامی و قبل اسلامی، و پرورش یافته و صبغت پذیرفته در دنیای اسلام، و پالوده گشته در ذهن نیرومند متفکّران فیلسوف یا عارف اسلام، چنانکه مورّخان فلسفه نیز همین را گفتهاند، و واقعیّات متون نیز همین را فریاد می کند، به شرط آگاهی داشتن از ریشههای کهن مسائل و مباحث، در طول تاریخ، و سیر تحوّل و تطوّر آنها در سرزمینها. بنابراین، همانگونه که تمدن اسلامی، در همهٔ مظاهر

جنانکه اینجانب در این باره، در کتاب «دانش مسلمین»، زیر عنوان «نظامهای فلسفی اسلام» بحث کردهام، و فلسفهٔ مشایی اسلامی و فلسفهٔ اشراقی اسلامی و حکمت متعالیهٔ صدرایسی را بهمراه رئوس مطالب آنها مطرح ساختهام.

خود، برخوردار از میراث گذشتگان است که به دست مسلمین تکامل پذیرفته است (از معماری مساجد بگیرید تا نظام اداری و مالیاتی دستگاههای خلافتها و حکومتهای اسلامی)، فلسفه و عرفان نیز چنین است. جالب توجه است که فلاسفهٔ بزرگ اسلام خود نیز به این واقعیت تصریح کردهاند که نقل خواهد شد.

در جای خود باید بحث شود که آن انسان قرآنی و جامعهٔ قرآنی و آن «مدينة متعالى» (مدينة أَعْلُون) كه «قرآن» مي خواست با إشراف «معصوم» بسازد، فرسنگها فرسنگ فاصله دارد با آنچه که در دامن خلافتها و حکومتهای اسلامی \_ بناگزیر \_ تحقّق یافت. انسان معاویهای و جامعهٔ معاویه ای کجا، و انسان علوی و جامعهٔ علوی کجا؟ انسان پزیدی و جامعة يزيدي كجا، و انسان حسيني و جامعة حسيني كجا؟ انسان مأموني و جامعهٔ مأموني کجا، و انسان رضوي و جامعهٔ رضوي کجا؟ اگر پس از فوت پیامبر اکرم «ص»، نظام «امامت» استقرار یافته بود، آن انسان و آن جامعه ساخته می شد، و امروز بشریّت سرنوشتی دیگر داشت، و به جای آنکه غرق در غفلت و شقاوت باشد، غرق در حضور و سعادت بود. در عصر ظهور نیز همان انسان و همان جامعه ساخته می شود. و ویژگی آن جامعه، استقرار دین «توحید» و «عدل» است. در آن جامعه از معماري و ساختمانها گرفته تا تربیت و سیاست و اقتصاد و قضاوت، همه و همه، قرآنی خالص است، و غیر از این چیزهایی است که به نام اسلام عرضه شده است و عرضه می شود، یعنی این حکومتها و سیاستها، این مذهبها و مسلکها، این زندگیها و معیشتها، این قضاوتها و اقتصادها، این تفاوتها و تمايزها، اين تكاثرها و اِتْرافها، اين ريخت و ياشها و اسرافها، این بیخبریها و خودمحوریها... آن جامعه جامعهٔ توحید و عدل است، که از یکدیگر جدایی یذیر نیستند. هر جا ادعای «توحید» است و عدلی در

کار نیست، فقط همان ادعاست. در جامعهٔ قرآنی شناختها و معارف نیز قرآنی و خالص است، کتاب، قرآن است و معلّم کتاب، معصوم، یعنی عالم به همهٔ ابعاد قرآن و عامل به همهٔ ابعاد آن، نه جهل در حضرت او راه دارد، نه ضعف، نه احتیاج، نه ارتجاع.

باری، باز گردیم به واقعیّتهای کنونی و به آنچه در این تاریخ ۱۴۰۰ ساله اتفاق افتاده و واقع شده است. واقعیّت، اکنون این است : این تمدّن، و این زندگی و این اقتصاد، و این روش تحصیلی، و این مکتبهای تفسیری، و این چگونگیهای فقهی استنباطی، و این معارف فلسفی و عرفانی، همه از مقوله و نوع «تمدن اسلامی». و در همینجا باید بیفزاییم که مکتب تفکیک، مکتب تفکیک است، نه مکتب تعطیل، یعنی میگوید فلسفه و عرفان - بطور کلی و نه کلاً - دو راهی است جدا از راه قرآن و تأثیر پذیرفته از قرآن (در مورد فلسفه و عرفان اسلامی)، که لازم است تأثیر پذیرفته از قرآن (در مورد فلسفه و عرفان اسلامی)، که لازم است فلسفه نخواند و هر مستعدّی نیز از آن مطالب چیزی نداند. بنابر آنچه یاد شد، اصحاب این مکتب تحصیل فلسفه و عرفان را برای مستعدان <sup>۲</sup> و

 ۱. اینکه می گوییم «جدا»، اشاره است به تفاوت در عناصر و اجزا، نه تباین در مقاصد و اهداف. و این امر روشن است، زیرا هم اکنون از متخصصان معتقد به این مبانی نقل خواهیم کرد که چه عناصر اصلی و اساسیی از عناصر سازندهٔ این مکتبها از اقدمین گرفته شده است، یعنی از افکاری که قرنهای متمادی پیش از نزول قرآن کریم در میان متفکران مطرح بوده است. برگرداندن مبانی قرآنی (که سطحی بسیار بالاتر و ژرفتر از آن مطالب دارد، و این را همه ما قبول داریم)، به آن مبانی چه ضرورتی دارد؟ و آیا این کار به جای بهتر درک کردن معارف قرآنی ـ که چه بسا منظور نظر این بزرگان بوده است ـ به پایین آوردن سطح القایی حقایق، تا حد مفاهیم فلسفی و عرفانی بشری، منتهی نمی گردد؟ اینها موضوعات مهمی است که باید مورد توجه قرار گیرد. شیفتگی نسبت به بزرگان و احترام به آنان و مقام علمی آنان، به جای خود محفوظ... لیکن این حقایق و موضوعات نیز و جدان علمی و عواطف قرآنی متفکران تفکیکی را آرام نمی گذارد...
 ۲. بزرگانی چند نیز، حتی از مکتبهای فلسفی و عرفانی، به این این این می که تنها مسته در این این می کار در... اذهان آگاه و نضج یافته و آشنا به مبانی ویژهٔ قرآنی و حدیثی ۔ اگرچه بطور اجمال ـ منع نمی کنند، <sup>۱</sup> البته به شرطی که استادان خود مقلد و مرعوب نباشند و ذهن جویندگان را مرعوب نسازند، و به تفکر آزاد و پذیرش مستقل وا دارند، و انظار دیگر را ـ بی دغدغه و تضعیف و تحریف ـ نیز مطرح کنند، و از پیش مقداری از معارف خالص قرآنی و حدیثی را خود نزد استاد خوانده باشند، و سپس به طالبان بیاموزند. در هر حال، چنانکه گفتهاند، «لاتعبّد فی العقلیّات»، مسائل عالی شناختی را نباید تحت نفوذ و تأثیر پذیرفت.

و امّا دربارهٔ طرح کلّی «فلسفهٔ اسلامی»، مورّخان فلسفهٔ اسلامی چنین میگویند :

فلسفهٔ اسلامی دریایی است عظیم، مرکّب از مشارب و مکتبهای فکری و عقلی که از امتزاج تعالیم دین مبین اسلام و تفکرات فلسفی یونان و ایران باستان و هند بوجود آمد، و خود به صورت نهضت مستقلی درآمد، و به نوبهٔ خود اثری عمیق در فلسفه و عرفان اروپایی و هندی، به جای گذاشت. فلسفهٔ اسلامی پس از نهضت ترجمهٔ کتب یونانی و سُریانی در درجهٔ اول، و کتب سنسکریت و پهلوی در مرحلهٔ ثانی، به زبان عربی، و پیدایش گروهی از دانشمندان اسلامی که توجه خود را به این کتب معطوف

 → باید به تحصیل این مطالب بپردازند، و آنان نیز پیش از ورود به این مسائل و پیدا کردن ذهنیت خاص فلسفی یا عرفانی، باید از طریق قرآن و حدیث و تحصیل این معارف، با مبانی و حی آشنا شده باشند، زیرا پس از استیناس و پدید آمدن ذهنیت، پیشداوری چیره می گردد، و کار به تأویل حقایق می کشد نه تصدیق آنها. و مراجعات بعدی به کتاب و سنت چندان کارگشا نیست. و هرچه اطلاع از مفاهیم و مصطلحات و تبحّر در آنها بیشتر باشد، مشکل عمیق تر خواهد بود. علاّمه سیدمحمد حسین طباطبائی نیز سخنی در این باره دارد (تفسیر «المیزان» ج ۵، ص ۲۵۹). ۱. بلکه می نگریم که برخی از بزرگان ایس مکتب، خود، متون فیلسفی و عرفانی را تدریس می کرده اند.

۶.

داشتند، و در محضر برخی استادان مسیحی و یهودی ـ که خود در علم منطق و فلسفهٔ یونانی صاحبنظر بودند ـ به تحصیل پرداختند، آغاز شد. گویند اولین فیلسوف در اسلام، «ابوالعبّاس ایرانشهری» است که متأسّفانه اثری از او باقی نمانده است، لکن ذکر نام او در خور اهمیت است، چون نشان میدهد که اولین دورهٔ پیدایش فلسفهٔ اسلامی با سرزمین ایران ـ که همواره تا به امروز مهد فلسفهٔ اسلامی است ـ ارتباط داشته است.

در قرن سوم هرجری، «یعقوب کِنْدی»، و پس از او «فارابی»، و «ابوالحسن عامری»، و «ابن سینا» مکتب مشّایی را به اوج کمال رسانیدند، در حالی که در همان دوره، مکتبهای دیگر فلسفی، مانند مکتب اسماعیلیّه و مشرب هرمِسی و افلاطونی و نوفناغوری نیز تعقیب و ترویج می شد. از قرن ششم به بعد، مکتب بزرگ اشراقی به دست شیخ اشراق «شهاب الدّین شهروردی» تأسیس یافت. و قرنی بعد، مکتب ابن سینا به دست «خواجه نصیرالدّین طوسی» احیا شد. و سرانجام تمام این مشارب فکری تو أم با مکتب عرفانی، مخصوصاً به طریق «ابن عربی» در دامن تشیّع با یکدیگر بتدریج امتراج یافت، و به دست «میرداماد» و «صدرالدّین شیرازی» به صورت مکتب نوینی درآمد. در عین حال در طول این سیر پیوستهٔ حکمت اسلامی، مکتبهای کلامی از یک سو، و مشارب فلسفی و ادبی ببار آورد.

این بیان متّحدالمآلِ نوع مورّخان فلسفهٔ اسلامی است. بزرگان فلسفهٔ اسلامی خود نیز به این حقیقت اذعان دارند. و چون چنین است، انطباق کامل فلسفهٔ قدیم و قرآن کریم قابل تـضمین نیست و شاهدی ندارد. باز در تواریخ فلسفه میخوانیم :

معارف اسلامی مجموعهای است از دانشهای الهی و بشری

که ریشهٔ آن در سرچشمهٔ وحی اسلامی فرو رفته و از آن مبدأ فیض اشراب شده، و طیّ قرون، از منابع مختلف، از یونان و اسکندریّه و رم گرفته تا ایران و هند و چین، بهرههای گوناگون برده و به صورت درختی تنومند درآمده است...

این واقعیّت قطعی راکه مورّخان فلسفهٔ اسلامی گفتهانـد، خـود فلاسفهٔ اسلامی نیز ـ چنانکه اشاره کردیم ـگفتهاند، اگرچه مـوضوع از مسلّمات است و نیازی به گفتن ندارد.

در تاریخ فلسفهٔ اسلامی چهرههای برجسته و بزرگ بسیار داریم، لیکن می توان هفت تن را به عنوان سر آمدان سترگ فلسفه اسلامی نام برد:

این فیلسوفان را می توان «حکمای سبعهٔ اسلام» نامید. البته ابنرشد را، به دلیل تمخُّض وی در شرح آراء «ارسطو» چه بسا در شمار آن شش تن دیگر نیاوریم، لیکن او را نیز «از بزرگترین فلاسفهٔ قرون وسطی» شمردهاند و گفتهاند :

 ۱. عالم فاضل، شیخ محمّد رضا مظفّر نجفی، اصول و ارکان فلسفهٔ اسلامی را چهار تن می شمارد : فارابی، ابن سینا، خواجه نصیر طوسی و صدرالمتألّهین شیرازی \_ مقدّمهٔ «اسفار» ج ۱، ص ب.

مكتب تفكيك

ابن رشد، مانند ابوعلی سینا، از فلاسفهٔ مشائی بود، و هر دو شارح فلسفهٔ ارسطو بودهاند، الا اینکه ابنرشد بیشتر از ابن سینا پابند اقوال ارسطو بود. و کارهای او در شرح فلسفهٔ ارسطو کاملتر از ابوعلی است. و مخصوصاً در شرح کبیر خود، بر خلاف فارابی و ابن سینا، متن سخن ارسطو را از شرح خود جدا می سازد. و همین امر سبب شهرت زیاد وی در اروپا بوده است. ابنرشد تالیفات زیادی منب شهرت زیاد وی در اروپا بوده است. ابنرشد تالیفات زیادی مبب شهرت زیاد وی در اروپا بوده است. ابنرشد تالیفات زیادی فلسفهٔ ابنرشد تأثیر زیادی در فلسفهٔ یهودی و فلسفهٔ مسیحی داشته است.<sup>۱</sup>

و همین فیلسوف است که «دانته» ـ شاعر بزرگ ایتالیائی ـ از او به عنوان «آنکه شرح بزرگ را نوشته است» تجلیل میکند. و مقصود او شرح آرا و افکار ارسطو است.

باری، اینان چهرههای کاملاً شاخص فلسفهٔ اسلامی بشمارند، و جریانهای فلسفهٔ اسلامی و سیر و تحوّلات آن را نمودار میسازند. و میدانیم که این جریانها ـ بعلاوهٔ عرفان ابن عربی ـ سرانجام در «حکمت مـتعالیه» مـزج مـییابد و شکـلی خـاص میگیرد. از ایـن رو، بـرخـی «صدرالمتألّهین» را، از جهاتی، سرآمد فلاسفهٔ اسلامی، و کتاب «اسفار» او را، سرآمدکتب فلسفهٔ اسلامی به حساب می آورند.

ملاّصدرا زمانی ظهورنمود و در محیطی نشو و نمای علمی نمود، که اساتید و دانشمندان آن عصر خود را محصور و محبوس در حول عقاید مشهور نموده بودند، و تقریباً مبانی حکمای مشّاء را تقریر مینمودند، و اگر هم تابع مبانی عرفا و یا اشراق، کسی وجود داشت همان مطالب رایج را تقریر می نمود. ملاّصدرا در افقی عالی تر از معاصران خود قرار گرفت، و بر عقاید متأخّران اشرافی حاصل نمود، و خود طریقهٔ نوینی بوجود آورد، و آثاری از خود باقی گذاشت که احدی را همسنگ و همپایهٔ او نمی توان در مسائل الهیه نشان داد.<sup>۱</sup> حکمت متعالیهٔ او مشتمل بر کاملترین براهین نظریّه و

نفیس ترین قواعد کشفیّه است.<sup>۲</sup> ... کتب ملاصدرا بمراتب در بیان تحقیق مسائل فلسفی و تدقیق در معضلات فن الهی عمیق تر و محقّقانه تر از افکار و آثـار شیخ است.<sup>۳</sup>

بدينگونه امروز در نزد جمع وسيعى از اهل نظر فلسفى و عرفانى، نمونهٔ عالى فلسفهٔ اسلامى، كتاب «اسفار» است و «حكمت متعاليه». اكنون ببينيم «حكمت متعاليه» چيست. صدرالمتألقين خود باكمال صراحت، از آغاز و در مقدمهٔ كتاب «اسفار»، حكمت متعاليه را شناسانده و اجزا و عناصر پديد آورندهٔ آن را يادآور شده است. به برخى از اين يادآوريها در مقدمهٔ «الشّواهد الربّوبيّه»، در ضمن تعبيراتى متعدّد اشاره شده است:

ملاّصدرا بواسطهٔ غور در کتب فلسفی، اعمّ از اشراقی و مشّائی، و تدرُّب در علوم اهل کشف، و احاطه بر مأثورات واردهٔ در شریعت حقّهٔ محمدیّه، و سیر کامل در افکار افلاطونیان جدید و قدیم، و بالجمله اطلاع کافی از جمیع مشارب و افکار، خود مؤسّس طریقهای شد که بر جمیع مشارب و مآرب فلسفی ترجیح دارد. افکار عمیق شیخ رئیس، و سایر اتباع مشّاء، آراء افلاطونیان جدید،

۱. «الشّواهد الرُّبوبيّة»، مقدّمه، به قلم استاد متبحر آقای سيّد جلال الدّين آشتيانی، ص شصت و چهار، چاپ دانشگاه مشهد (۱۳۴۱ ش). ۲. همان مأخذ، ص هفتادويک. ۳. همان مأخذ، ص هفتادويک. و تحقیقات عمیق و ژرف متصوّفه، آراء و افکار حکمای اشراقی و رواقی، در کتب تحقیقی او هضم شده است، و سعهٔ افکار و تحقیقات او همه را فراگرفته...<sup>۱</sup> فلسفهٔ او جامع بین طریقهٔ مشّاء و اشراق و رواق و مسلک صوقیّه و عرفای اسلامی است. و مأخذ افکار عرفانی صدرالدّین شیرازی، مانند سایر متصوّفه و کُمَّلِ از اهل تحقیق کتاب و سُنّت است، با این فرق که ملاّصدرا از افکار و حقایق وارده از اهل بیت عصمت و ائمّهٔ طاهرین نیز به حدّ اعلی استفاده نموده است...<sup>۲</sup>

... کتاب اسفار کتابی است که جمیع افکار متصدّیان بیان معارف و صاحبان مشارب در آن هضم شده است، مثلاً در مبحث وجود، طریقهٔ مشّاء ـ که قائل به تباین حقایق وجودیّهاند ـ ذکر شده است، و بعد از تحقیقات وسیعی این قول را به قول حکمای فهلوی برگردانده است...<sup>۳</sup> و از آثار اقدمین به «اَثو لوجیای شیخ یونانی»، بیشتر از هر کتاب علمی توجّه داشته است، و استفادهٔ او از این کتاب، در مسائل مهم، از قبیل «حرکت جوهر»، و «اتّحاد عاقل و معقول» و مسئلهٔ «علم حق»، و برخی از مسائل مربوط به «معاد جسمانی»، «اتّحاد نفس با عقل فعّال» و مسئلهٔ «وحدت وجود» و غیر اینها، واضح و آشکار است. و خود بدین معنی درجمیع کتب علمی

بیشتر تحقیقات علمی ملاّصدرا، از افکار قدما، از اثولوجیاست. و مأخذ آن موجود است. و این کتاب بینظیر مهمترین منبع علمی آخوند ملاصدراست. و از استناد جستن متعدّد ملاصدرا و افتخار بر این معنی که او قابلیّت آن را دارد که این همه معارف را از اثولوجیا استفاده نماید، بهترین دلیل است بر اینکه ملاّصدرا اهل انصاف بوده، و تقریباً می توان گفت محال است که

- همان مأخذ، ص یک.
- ۲. همان مأخذ، ص هشت.
- ۳. همان ماخذ، ص پانزده.

ملاّصدرا تحقیق رشیق قابل اعتنای علمی را از کسی استفاده کر ده باشد و از او اسم نبرد، و مرتکب این بی انصافی بزرگ شده باشد. لذا خود تصریح نموده است که «وحدت وجود» را از عرفا و اقدمین از حکمای ایران قدیم استفاده نموده است. و مأخذ حرکت درجوهر راکتب قدمای یونان معرفی نموده، و در رسالۀ حرکت، و جواهر و اعراض اسفار، در مقام بیان فنا و دُثور عالم، از همۀ آنها اسم برده است. و برخی از کلمات که دلالت صریح بر مراد او ندارد حمل بر مسلک خود نموده است. و مأخذ دیگر تحقیقات وسیع او در «تجرّد خیال» و «معاد جسمانی» و «تجسّم اعمال»، کلمات عرفای بزرگ خصوصاً محیی الدین و قسمتی از تحقیقات «شیخ یونانی» در «اُتو لوجیا»ست، که ملاصدرا بتبع دیگران این کتاب را اشتباهاً از ارسطو معلم اوّل می داند.<sup>۱</sup>

پس با یک نظر دقیق علمی به این مدارک و مطالب، به این نتیجه میرسیم که آنچه مورّخان فلسفهٔ اسلامی، در مورد امتزاجی و التقاطی بودن فلسفهٔ اسلامی گفته اند، خود فلاسفهٔ بزرگ، و مطّلعان و محققان متون فلسفهٔ اسلامی نیز همان را با دقت و صراحت بیشتر و تعیین موارد و مسائل باز گفته اند، و چیزی را پوشیده نداشته و کتمان نکرده اند، و رعایت امانت علمی را از دست نهشته اند. بدینسان حکمت متعالیه که به-عنوان گرانسنگ ترین میراث فلسفی و عرفانی اسلامی مورد قبول جمع بسیاری از مطلعان و استادان است، خود دارای هفت عنصر اصلی و جزء اساسی است بدین شرح :

۱ - فلسفة مشّائي.
 ۲ - فلسفة اشراقي.

همان مأخذ، ص شصت و دو ـ شصت و سه.

٣ \_ فلسفة نوافلاطوني.

۴ \_ فلسفة رواقي (با توجه به وجوه افتراق اين فلسفه با فلسفة اشراقي و نوافلاطوني).

> ۵ ـ فلسفة ايران باستان (فهلويّون). ۲ ـ مطالب و تحقيقات عرفا و متصوّفه. ۷ ـ كتاب و سنّت و مأثورات اهل بيت «ع».

با توجه به فهرست اعلامی که برای چند جلد از کتاب اسفار ـ در چاپ ۹ جلدی ـ تنظیم کردهاند و همچنین فهرست کتب و مأخذ آن، و دقت دربارهٔ متفکّران و صاحبنظرانی که مطرح گشتهاند، و با نظر به کتبی که در تألیف اسفار مورد مراجعهٔ فیلسوف فاضل و پر مطالعه قرار گرفته است، می توانیم به این نتیجه رسید که هفت عنصر یاد شده، عناصر اصلی پدید آورندهٔ «حکمت متعالیه»اند، نه عناصر انحصاری، یعنی هنوز هم می توانیم عناصری و افکاری را ـ خارج از هفت جریان مهم و مشهور مذکور ـ بدست آوریم که به گونهای در شکل دادن به پارهای دیگر از مسائل این مکتب فکری و فلسفی و عرفانی نقش داشتهاند.

اکنون ـدر اینجا ـو در برابر این واقعیّت مسلّم (التقاط و امتزاج در بنیاد فلسفهٔ اسلامی)، سه اندیشهٔ بسیار مهم و گرانخیز روی می نماید، سه اندیشهای که هیچ صاحب اندیشهای نمی تواند از کنار آنها بسادگی بگذرد. بسادگی گذشتن از کنار این سه اندیشه، به منزلهٔ «حذف روح علمی» از وجود خویش است، و خروج از جرگهٔ معرفت جویی و پژوهشگری:

۱ ـاينكه چرا متفكّراني بزرگ به اين كار گرايش يافتند، و به جاي

عرضهٔ مکتبی خالص، بر مبنای اندیشههای خویش، و بر کنار از هرگونه امتزاج و اقتباس و تأویل (برگرداندن) و ادغام، یک مکتب مـزجـی از چندین و چند عنصر پدید آوردند؟

۲ \_ اینکه چرا یک مکتب خالص قرآنی در معارف پدید نیاوردند، مکتبی قرآنی و سره و ناب و بینیاز از همهٔ آنچه در سطوحی غیرقابل قیاس با قرآن کریم قرار دارد؟ چرا این کار را نکردند، همانگونه که فقهای بزرگ مکتب خالص فقهی اسلامی را پدید آوردند، در کتابهایی مانند «شرایع الاسلام»، بدون اینکه دستی دراز کنند به سوی مجموعههای حقوقی موجود در دیگر مکتبها و نِحْلهها؟

۳ ـ اینکه از نظر علمی آیا نمی توان از دیدگاه دیگری به موضوع نگریست و گفت که ما بر عکس این طرز تفکّر، می خواهیم این مکتبها و مشربها و نحلهها و شناختها را، سره و خالص و جدای از یکدیگر (و در حال «تفکیک»)، مورد تأمّل قرار دهیم و به ابعاد و اعماق و کنه هر یک، جداجدا، بنگریم و برسیم؛ و بویژه در باب وحی محمّدی و حقایق قرآنی (که باب تازهای از معرفت به روی بشریت گشوده است که تا پیش از نزول قرآن آن باب گشوده نبوده است، و این مرتبهٔ بلند و خاص از علم به حقایق، تنها و تنها، از آنِ قرآن و وحی محمدی است و حاملان این وحی یعنی اهل بیت «ع»)، می خواهیم داده های سترک و بیسابقهٔ این کتاب را، خاصّ و خالص، و سره و ناب، و ناممزوج و نامشوب، دریابیم ؟ چرا، این حق از نظر علم ثابت است و از نظر عقل مسلّم و از نظر شرع و ظیفه... و این یک موضعگیری کاملاً علمی و آکادمیک است که ما به سره فهمی معارف و حی قرآنی بپردازیم، و در این راه با همهٔ توان بکوشیم، و عناص ترکیبی فلسفه ها را بشناسیم و جدا سازیم و آنها را به صورتی علمی و دقیق مرزبندی کنیم. و این حق علمی و قطعی و آکادمیک و ثابت، همان است که «مکتب تفکیک» برآن تأکید میکند و از آن دست بر نمی دارد. و در عین پرهیز از «بخس حقوق» و اجتناب از کمانگاری ارزشها، و رعایت جانب کوششهای فکری متفکّران، به خالص سازی و خالص -فهمی داده های وحی محمدی و علوم و معارف محمد و آل محمد «ص» میگراید، و آن را به نام یک شعار شورآور علمی، و ارزش گرانقدر شناختی، و وظیفهٔ مقدّس شرعی، درکار مرزبانی حقایق خالص الهی همواره در مد نظر دارد.

(۱۰) - حضور تأویل با بحثی اجمالی که دربارهٔ «حکمت متعالیه» و عناصر پدید آورندهٔ آن گذشت، بروشنی دانسته میشود، که در ساختن مکتبها و فلسفه های امتزاجی، دست یازیدن به تأویل (برگر داندن - به تعبیری که نقل شد)، امری ضروری و حیاتی است، که بدون آن عرضهٔ مکتبی خاص ممکن نیست. آری، به هنگام تکوّن فلسفهٔ اسلامی، از چندین و چند فکر و مشرب و نِحلَه، با توجه به برخی از آیات قرآنی و احادیث و استفاده از آنها، نیازی مبرم به تأویل احساس شده است.<sup>۱</sup>

در واقع امتزاجي که از نِحْلهها و مشربهاي گوناگون انجام پذيرفته

۱. در ساختن و عرضهٔ یک مکتب فلسفی، اگر بنیادگذار آن مکتب نخواهد (یا نتوانید) مکتبی کاملاً مستقل عرضه کند، و بطبع به آراء دیگران نیز نظر داشته باشد، نه تنها به تأویل آیات و روایات، بلکه به تأویل آراء فلسفی و عرفانی دیگران نیز نیازمند میگردد، چنانکه در متون فلسفی به مواردی از اینگونه نیز بر میخوریم. اینگونه تأویلها به هیچ روی نمی تواند جنبهٔ علمی داشته باشد. تحقیق علمی حکم میکند که سخن هر متفکّری به همانگونه که هست مورد رسیدگی قرار گرار بید میگردد، چنانکه در متون فلسفی به مواردی از اینگونه نیز بر میخوریم. اینگونه تأویلها به هیچ روی نمی تواند جنبهٔ علمی داشته باشد. تحقیق علمی حکم میکند که سخن هر متفکّری به همانگونه که هست مورد رسیدگی قرار گیرد، نه اینکه تأویل شود و انسان سخن خود را به دهان دیگران بگذارد.

است «و سرانجام، تمام این مشارب فکری، تو أم با مکتب عرفانی، مخصوصاً به طریق ابن عربی، در دامن تشیّع با یکدیگر بتدریج امتزاج یافته است....»، این چگونگی بیگمان استفاده از تأویل را ناگزیر می ساخته است. تدوین کنندگان این فلسفه و عرفان ناگزیر بودند آنهمه مطالب را با قرآن تطبیق دهند تا صبغهٔ اسلامی پیداکند. و این کار راکردهاند. صرفنظر از تأویلات کسانی چون «ملاّعبدالرّزاق کاشانی» و «محییاللّاین بن عربی» تأویلات دیگران را ملاحظه کنید (از جمله، «عرائس البیان» شیخ روز بهان بقلی شیرازی)، تا حضور تأویل را در این مجموعهٔ فلسفی و عرفانی برای آنان و اهداف علمی و معارفی و تألیفی که داشته اند غیرقابل اجتناب بوده است (مثلاً تأویل آیهٔ نور، در اشارات ـ نمط سوم. با اینکه این تأویل نسبت به تأویلهای دیگر \_مثلاً تأویل آیات معاد، در بحث معاد جسمانی، نود است (مثلاً تأویل آیهٔ نور، در اشارات ـ نمط سوم. با اینکه این تأویل نسبت به تأویلهای دیگر \_مثلاً تأویل آیات معاد، در بحث معاد جسمانی، در حکمت متعالیه ـ بسیار معتدل است)، و حضور این تأویل در این

دراینجا که سخن از «تأویل» <sup>۲</sup> میرود، و حضور گستردهٔ آن در فلسفه و عرفان اسلامی مورد ارزیابی قرار میگیرد، سخنی را از عالم شهید، حاج شیخ مرتضی مطهّری، از نظر خوانندگان صاحب فکر و تأمّل، میگذرانیم. سخنانی به همین مضمونها از ایشان \_ازمأخذی دیگر \_ در مقدّمه آورده شد. وی در ضمن شرح این بیت معروف منظومهٔ سبزواری :

- ۲. کمال الدین ملاّعبدالرّزاق کاشانی (یا کاشی)، (م: ۷۳٦ ق)، عارف مشهور و شاگرد نورالدین عبدالصّمداصفهانی، که به یک واسطه از شهاب الدین عمر سُهروردی (از عرفای مشهور اهل سنّت)، خرقه پوشیده است. وی از مدافعان «و حدت و جود» ابن عربی است، و هر دو از عرفای بزرگ اهل سنّتند.
  - ۲. تأویل، در واقع، نوعی «تحریف» است، تحریف معنوی، در کلام هر کس که اعمال گردد.

مكتب تفكيك

النَهْلُو يُونَ الوجودُ عندَهُم حقيقةٌ ذاتُ تشكَّكٍ تَعُمّ

مېگويد:

... پس وقتی شیخ اشراق خودش تصریح می کند که این نوع تمایز در ماهیّت جایز است، و لذا می گوید، علیر غم آنچه که مشّائین گفته اند، من تشکیک در ماهیّت را قائل هستم، ما دیگر نمی توانیم حرف او را توجیه و تأویل بکنیم که پس همین حرفی را که فلاسفهٔ اصالت وجودی و احیاناً عرفا در باب حقیقت وجود گفته اند، با حرف شیخ اشراق منطبق می شود... نه، این درست نیست. البته حاجی از کسانی است که باصطلاح، خیلی مصلح است، و ما در دو سه بیت بعد هم به نمونه ای از این ویژگی حاجی می رسیم. یعنی چه، مصلح است یک توجیه و محمل صحیح برای آن درست کند، ولو شده است یک توجیه و محمل صحیح برای آن درست کند، ولو

V١

AG. Vite

> این روش تأویل، که مرحوم مطهّری بدان تصریح کرده است، و از کلام «حاجی سبزواری» شاهد آورده است (و حتی گفته است : «اگر چه این توجیه برخلاف نصّ گفتهٔ آن شخص باشد»)، امری سابقه دار است، چنانکه بدان اشاره کردیم، و برخی علل و جهات آن را نیز یاد آور شدیم. در کتاب «اسفار» نیز به نمونه هایی بسیار از تأویل بر می خوریم، بویژه در مباحث «نفس» و «حرکت» و «معاد» و همچنین درمورد آرا و نظریات برخی از فیلسوفان یا عارفان مخالف.

صدرالمتألهین شیرازی، در سفّر چهارم (سفر نفس)، در فصل

۱. «شرح مبسوط منظومه» ج ۱، ص ۲۲۰؛ چاپ تهران، انتشارات حکمت (۱۴۰۴ق).

ششم، که به شمارش نظریهٔ قدما دربارهٔ نفس ـ به نقل از کتاب «شفا» ـ می پردازد می فرماید :

نحنُ نَحْمِلُ كلامَهم على الرُّموز، و نُأَوِّلُها تأويلاتٍ حَسَنةٍ، بقَدرِ ما يُمْكِن، إنشاءَاللهُ تعالى. أ→ ما اين سخنان (و نظريّات علمى) را حمل بر «رمز» گويى مىكنيم (يعنى با خود فرض مىكنيم كه رمز گفتهاند، نه اينكه يك انديشهٔ صريح ابراز داشته باشند)، آنگاه آن مطالب را ـ تا جايى كه بشود و راه داشته باشد ـ بصورت قشنگى تأويل مىكنيم...

نیز در فصل پنجم، از موقف سوّم، از سفر سوّم، در ضمن مباحث مربوط به «علم باری تعالی»، به ردّ نظر معروف معتزله، دربارهٔ واسطهٔ بین وجود و عدم (حال \_شیئیّت معدوم) می پردازد، آنگاه می فرماید :

از برخی از اعلام صوقیّه نیز مطلبی نقل شده است شبیه نظر معتزله، که در سخافت و بطلان و دوری آن از عقل، کمتر از کلام معتزله نیست، لیکن چون ما با صاحب سخن یاد شده (یعنی محییالدین بن عربی) هم مذاقیم، سخن او را به صورت شرافتمندانه ی تأویل و توجیه میکنیم : حَمَلنا ما قالُوه، و وَجَّهْنا ما ذَكَرُوه، حصلاً صحیحاً، و وجسهاً وجیهاً، فی غایة الشَّرفِ والإحکام...<sup>۲</sup>

آنگاه به نقل کلامی از «فتوحات» (باب ۳۵۷) می پردازد و به توجیه آن مبادرت می ورزد.

شهید مطهّری میگوید :

۱. «اسفار» (چاپ ۹ جلدی)، ج ۸، ص ۲۴۱ به بعد. ۲. «اسفار» ج ۲، ص ۱۸۲ - ۱۸۴. ملاّصدرا هم خیلی کوشش دارد یک توجیه و یک محمل صحیحی برای حرفهای گذشتگان پیدا بکند، یعنی محملی براساس معتقدات خود برای آنها بسازد.<sup>۱</sup> مثلاً میگوید، فلان شخص، در فلان جا، در گوشهٔ فلان حرفش، یک کلمهای گفته است که آن کلمه بوی این حرف را میدهد، پس مقصود از حرفهای دیگرش چیز دیگر بوده است...<sup>۲</sup>

... خود ملاصدراكه پايه گذار اصالت وجود است، مثل همهٔ مسائل دیگر که همیشه دست و پا میکند که در میان قدما نیز طر فدارانی برای نظریّهٔ خود پیداکند، در میان حرفهای «بوعلی» هر جا اشارهای به این مطلب دیده استفاده کرده است، از حرفهای «بهمنیار» ییداکر ده است، از کلمات «خواجه نصیر» ییداکر ده است. البته درميان حرفهاي اينها حرفهايي كه بوي اصالت وجود ميدهد هست، اما این غیر از این است که این مسئله برایشان مطرح بوده است و آنگاه، این نظریّه را انتخاب کردهاند. دلیلش هـم ایـن است کـه خلافش را در جای دیگر گفتهاند. ملاّصدرا دیگر آنجایی را که بوعلى برخلاف اصالت وجود سخن گفته است مطرح نسمىكند. چون به قول خودش، مردم وحشت میکنند از اینکه یک شخصی يک حرفي را ابتکار کند و بگويد قدما اصلاً اين حرف را نگفته اند. لذا برای اینکه دیگران وحشت نکنند، و بگوید من تـنها نـیستم، دیگران هم هستند، کوشش میکند از حرفهای دیگران هم شاهد و مؤيد بياورد. ولى اين غير از اين است كه ما واقعاً بخواهيم تـحقيق کنیم ببینیم بوعلی چنین حرفی دارد یا ندارد. من خودم سی توانسم موارد بسیاری از حرفهای بوعلی را پیدا کنم که بر مبنای اصالت ماهتت باشد. ۳

 ۱. در تعبیر «براساس معتقدات خود»، و «بسازد» دقت شود. این تعبیرها از دانشمندی متخصص در این فنون و مروّج این مطالب و \_علیالقاعده \_دقیق در تعبیر، جای ژرفنگری است.
 ۲. «شرح مبسوط منظومه» ج ۱، ص ۲۲۱.
 ۳. همان مأخذ، ج ۱، ص ۳۳. .

۳\_ضرورت تفکیک

اکنون که چگونگی سیر اندیشهٔ مسلمین، در مکتبهای فلسفی و عرفانی (با صرفنظر از آنچه متكلّمان بدان پرداختهاند و مطرح ساختهاند) تا اندازهای روشن گشت، و از کیفیّت کار «تأویل» و پرداختن به آن تـا اندازهای سخن رفت، و به برخورد تأویلی متفکّران بـا آرا و مشـربها و همچنين باكتاب و سنّت اشارتي شد، بخوبي حس مي شود كه در تاريخ فکر و فرهنگِ شناختی اسلام، تکلیفی بس سنگین و گران روی نـموده است، تکليفي که عقل نيز آن را بسختي تأکيد ميکند و فرض مي شمارد. و آن تکلیف، در یک کلمه، اقدام به «تفکیک» است. یعنی باید همواره عالماني دانا و توانا، در برابر سيل امتزاجها و التقاطها و تأويلها بايستند، و به سرهسازی معارف قرآنی و حقایق آسمانی و علوم وحیانی اهتمام ورزند، و به عنوان یک «دقّت ضروری علمی» و یک «تکلیف عقلانی شرعی» و یک «خدمت شناختی به تاریخ انسان»، و یک «ادای حق در برابر آستان شکو همند قرآن» مرزها را پاس دارند، و ماهيّت جوهري حقایق مبدئی و معادی را از هرگونه هضم گشتن و تأویل شدن، و هویّت دیگر یافتن، وسایش و فرسایش مصونیّت دهند، و «حکمت قرآنی» را با فلسفة يوناني و عرفان گرته يافته از مكاتب اسكندراني و هندي و امثال آن در نياميزند، تا موجوديّت علم قرآني، و جوهر معارفي قرآن كريم مصون ماند، و استقلال مکتب شناختی قرآن پاس داشته شود. تا هرگاه کسانی بخواهند نظر قرآن کریم را \_خالص و بدور از تحوّلها و تطوّرها و تطبيقها و تأويلها و التقاطها و امتزاجها \_ بدست آورند بتوانند بـدست آورد، و بتوانند شناخت. و مثلاً اگر کسی بپرسد (حتی کسانی از خارج دین اسلام)، که اصل نظر خالص خود قرآن دربارهٔ معاد چیست، و آنچه از حاقٌ خود قرآن دربارهٔ معاد و شئون آن استفاده می شود (با صرفنظر از دیگر افکار

و اندیشه ها بطوری که انگار آن نظر ها و اندیشه ها ـ نه اصل آنها و نه تطوّر يافته و اسلامي شده آنها \_نبوده است)،كدام است؟ پاسخ حاضر باشد، و گفته شود، معاد قرآن \_ خالص از دیگر مطالب و تأویلات \_ این است. و بویژه در برابر متفکّران بیگانه نشان دهـندکـه قـرآن کـریم در مـعارف خویش و مبانی حقیقتْ شناختی و جهانشناسی خود ـ در همهٔ شعبههای آن - استقلال و تماميّت و غنای کامل دارد، و به اصطلاح روز، «خودکفا» و خودبسنده است، و نیازی نداشته است که بعد از ۱۰۰ تا ۲۰۰ و بلکه ۳۰۰ سال پس از نزول وحي قرآني، معارفي از خارج دنياي اسلام، و از جاهای مختلف و کسان مختلف، وارد اسلام شود \_حالا به هر منظور \_و با استفاده از آن معارف، نظام معارفی اسلامی \_ یعنی نظام معارفی امّت قرآن و قبله ـ شکل گیرد، بلکه قرآن کریم درهیچ بعدی ازابعاد و هیچ مقولهای از مقولات، نیازمند به هیچ کسی و مطلبی و بیانی و روشـی و اسلوبی و تکملهای و توجیهی و فلسفه ای و عرفانی نیست، و بلکه سنخ مطالب آن غير از مطالب ديگران است. مطالب و حقايق قرآن، وحي منزل و «کلام نور» است، وحی منزل کجا و دادههای افکار بشـری و حاصل رياضات مرتاضين كجا؟

و ازاینجا ضرورت و اهمیّت «مکتب تفکیک»، بر خردمندان منصف، و معارفِ شناسان مستقل اندیش، و صاحبنظران بی طرف، و فاضلان معتدلُ الفکر، و نویسندگان حرمت شناس پدیدار می گردد. و از اینجا دانسته می شود که اصحاب «مکتب تفکیک»، خدمتی بس بزرگ کردهاند، و مرزهای وحی الهی را پاس داشته اند، پس بر محقّقان و عالمان (در صورتی که دارای «اخلاق علمی» باشند \_ و این قید مهم است) لازم است که این مکتب را بدون پیشداوری مورد تأمّل قرار دهند، و از مکاتب معارفی و شناختی بس مهم بشمار آورند، هرچند مبانی آن با مذاقی که برای خود بدست آوردهاند همگون نباشد.

در اینجا باید با تأکید بسیار یاد آوری کنیم که از جمله چیزهایی که لازم است در کنار تدریس متون فلسفه و عرفان مطرح گردد، و مورد غوررسی و پژوهش و تعلیم و آموختن قرار گیرد، و دست کم از مطالعهٔ ژرف در آن باره کوتاهی نشود، این سه موضوع است :

۱ ـ تاریخ فلسفه و عرفان. ۲ ـ تاریخ تطوّرات آرا و مسائل فلسفی و عـرفانی و ریشـهیابی علمی و دقیق این آرا از ادوار قبل از اسلام تاکنون.

۳ ـ تاريخ تأويل و علل گرايش به آن و کاربرد و نتايج آن.

اطلاع یافتن ژرف از این سه موضوع برای مدرّسان و محصّلان و مؤلّفان و مدّعیان فلسفه دانی و عرفان شناسی از الزم وظایف است و بسیار ضروری است، بطوری که از نظر علمی میتوان گفت، تحقیقات فاضلان و نظریّات استادانی که دربارهٔ سه موضوع یادشده اطلاعات لازم و تلقّیهای آگاهانه و غوررسیهای بیطرفانه ندارند، خالی از نقص نیست. متندانی و متن خوانی \_ هر چند دقیق و استادانه \_ بدون سه موضوع مذکور، چنان ساختمان است \_ هر چند محکم \_ اما روی آب.

تاریخ علم نیز علم است. این سخن برخی از بزرگان است و درست است. دانستن علم و ندانستن تاریخ علم و تاریخ تحوّل مسائل آن علم، و جدا نکردن مقطعهای تحوّل پذیر، علمیّت هر علمی را مخدوش میسازد، و زیانهایی بسیار سنگین دارد، و انسان را از هـدف عـالی «اجـتهاد در درک» و «استقلال در تشخیص»، به ورطهٔ «تقلید در عقاید»، و دنباله روی و انباشتن محفوظات در ذهن بدون ارزیابی آنها در می افکند، که بدترین مرحله است در تلقی علم و معرفت، و در پروردن خرد، و در «احیای فطرت» و در «رصد حقایق» \_ به اصطلاح \_ و چنین احوالی در خور عوام است نه طالب علمان و عالمان و صاحبنظران و جویندگان معرفت و دانایی و شناخت و بصیرت.

این است که باز تأکید میکنیم که خواندن و دانستن تاریخ فلسفه و عرفان و تطوّرات مسائل فلسفی و عرفانی، بویژه برای مدرّسان و استادان آزاداندیش و طلاّب و دانشجویان حُرّ تقلیدگریز، ضرورت بسیار دارد. باید این تاریخ مطرح باشد، و سیر تطوّرات مسائل از دوران پیش ازاسلام، و در سرتاسر دوران اسلامی تا هماکنون ـ موبمو ـ تحلیل و رسیدگی شود، و در خلال آن به تحوّلات مسائل و تطوّر اصطلاحات و تبدّل مفاهیم توجّه عمیق مبذول گردد، و نقلها و اقتباسها و تقطیعها و تطبیقها زیر نزهبین گذاشته شود، تا معلوم گردد که چه حقایقی دانستنی و جود دارد که اکنون مورد غفلت است، و غفلت از آنها جایز نیست. و چه مسائلی مورد تأکید و پذیرش قرار میگیرد، که در خور آن نیست. و در چنین کار ضروری و تحقیقی باید همواره نقش تأویل به دقیق ترین شکل تعیین و مرزبندی شود.

آنچه یاد شد یک ضرورت بزرگ علمی و عقلی و شناختی است درکار تربیت والا،که شعور تشخیصی و استقلال عقلی و فهم معارفی را در طالبان علم و معرفت بالا میبرد، و آنان را از سادگی در تلّقی ـکه مقلد پرور است ـو تقلید در تشخیص و مرعوبیت در برابر بزرگان و آراء آنان

## ۵ ـ مرزبندی حقایق و اهمیّت آن در کار شناخت حقایق

آنچه دربارهٔ اهمیّت تحلیل تطوّرات تاریخی و اندیشگی و شناختی مسائل فلسفی و عرفانی، نیز اهمیّت اطلاع یافتن و آگاهی حاصل کردن از این تطوّرات گفتیم، موضوعی زیربنایی است که ما را در یک مرحلهٔ بسیار مهم دیگر یاری میکند، و آن مرحله، مرحلهٔ بسیار مهم و حسّاس مرزبندی حقایق و شناختهاست در هر مذهب و مکتب و نحلهٔ فکری. در واقع تأویل آراکار درستی نیست، چون به «درهم آمیزی شناختها» و «به جای هماندیشی» متفکّران و صاحبنظران میانجامد. باید ماهیّت رأی هر صاحب رأیی و اندیشهٔ هر صاحب اندیشهای با کمال دقّت تعیین گردد، و حدود حقیقی آن - برحسب ملاکهای علمی -مرزبندی شود، و در محدودهٔ خود، با تحفّظ دقیق بر آن محدوده، تبیین یابد، تا بتوان به مقایسهٔ آرا پرداخت، و از این میان ـ تا آنجا که ممکن است ـ به حقیقت دست یافت.

> امام على بن ابيطالب «ع» مى فرمايد : اِضرِ بُوابعضَ الرَّ أَى ببعضٍ، يَتَوَلَّد منهُ الصَّواب. <sup>٢</sup>

 مقصود از این سخن - چنانکه معلوم است - کم انگاری ارزشهای بزرگان نیست، هرگز... ارزش بزرگان را شناختن، به معنای مرعوبیت عقلی و تشخیصی در برابر آنان نیست. خود آن بزرگان هم، اگر بواقع بزرگ باشند، نباید چنین چیزی را بخواهند. اگر آنان نیز در برابر بزرگان پیش از خود، یا معاصر خود، مرعوب می گشتند، به آن مراتب نمی رسیدند. حریت فکری و استقلال تشخیصی و نظر اجتهادی، از عوامل عمدهٔ «صیرورت متعالی» است. ۲. «غُرَرُالحِکَم» ص ۷۱. ۔ آراء گوناگون را در کنار هم نهید و با هم بسنجید، تـا بـدینگونه رأی درست بدست آید.

ببینید! می فرماید : «اِضرِبُوا بعض الرَّ آی ببعضِ»، نه «أَوِّلُوا بعضَ الآراءِ إلی بعضِ»، یعنی : رأیها و نظرها را برابر نهید و بسنجید، نه اینکه تأویل کنید و همه را درهم آمیزید و به هم برگردانید، چنانکه گویی یک تن است که همهٔ این سخنان را گفته است. آیهٔ مبارکهٔ «سورهٔ زُمَر» (فَبَشِّرْ عباد...) نیز نیاظر به همین جهت است : برابر نهی آرا نه تأویل و دگروارسازی آنها. تأویل یک رأی، یا یک آیه، یا یک حدیث، دگروارسازی آنهاست، و محتوای آنها را فروهشتن، و محتوایی از خود بر آنها تحمیل کردن. و اینهمه احادیث مؤکّد که در «منع تأویل» آمده است از همینجاست، بلکه تأویل را ـ چنانکه اشارهای گذشت ـ می توان از مصداقهای «تحریف» (یُحَرِّفُون الکَلِمَ عَن مَواضِعِه) نیز دانست، که قرآن

تعیین کردن مرز رأیها و حدود حقایق و شناختها، مقدمهٔ رسیدن به رأیها در ظرف خرود است، و راه فهم درست و سالم حقایق و شناختهاست. در صورتی که مرزها معلوم نباشد، و کار «تأمل در آراء» با «تأویل آراء» درآمیزد، چه بسا نظری و رأیی و شناختی کاملاً به عکس مقصود صاحبِنظر، درک یا توجیه و تبیین شود. و این امری روشن است. و احادیث متعددی که از تأویل منع کرده است ـ چنانکه یاد شد ـ به همین سرّ بزرگ نظر دارد. تأویل، به جای صاحب سخن، سخن گفتن است، و نَفَس او را شهید کردن، و سخن در دهان او گذاشتن، و عقلیّت او را در عقلیّت خویش مندک ساختن، و حق اظهار رأی را از او سلب کردن.

در واقع، ما با تأویل کردن سخن هر گوینده، استقلال انـدیشه و

خاصیت تفکر را از او میگیریم، بلکه صلاحیت تفکر و تعقل (رأی داشتن مستقل) را از او سلب میکنیم، و به جای او می اندیشیم، و اندیشه خویش را به دهان او می دهیم و از بیان او استخراج میکنیم. در صورت جواز تأویل و عمل به آن، برای هیچ متفکری و هیچ مکتبی وجه امتیازی باقی نخواند ماند.

از سویی دیگر، این «اختلاف کثیر» که قرآن کریم فرموده است یک واقعیّت است \_ چنانکه گذشت \_ قرآن کریم از واقعیت خبر داده است. و این خاصیّت مکتبها و نِحله های فکری است. ما نمی توانیم واقعیّت را دگرگون سازیم یا از میان ببریم. کوشش در این باره یعنی دربارهٔ تأویل آرا و تطبیق مفاهیم کوششی بیهوده است. علاّمه سیدمحمدحسین طباطبائی نیز به بیحاصلی و بیهودگی کار تأویل و تطبیق تصریح کرده است. سخن ایشان خواهد آمد. آری، رفع اختلاف آرا با تاویل ممکن نیست. <sup>۲</sup> رفع اختلاف صحیح به بازگشت به نظر صحیح تاویل ممکن نیست. کرفع اختلاف صحیح به بازگشت به نظر صحیح تاویل می رایی بر حال خود و اصالت خود، و پرهیز از کار بیحاصل تاویل)، و سپس پذیرفتن آن نظر صحیح و این همان روش درست ـ تنها روش درست ـ است که قرآن کریم بدان فرا خوانده است، در این بیان

فَبَشِّرْ عبادٍ \* الَّذين يَستَمِعون القولَ، فَيَتَّبِعُون أَحْسَنَه، أُولئك الَّذينَ

- ۱. به احادیث منع تأویل بنگرید، و در شدت لحن آنها تأمل کنید، و از والایی محتوای آنها در کار تربیت و شناخت غفلت نورزید.
- ۲. اشاره کردهایم که در برخی موارد، تأویل یک سخن خود یک ضرورت است، لیکن این موارد همواره بسیار معدود و محدود است به حدود خود. و بر آگاهان ازمسائل معارفی و علمی معلوم است که منظور از این بحث مهم و بیدارگر، آن موارد محدود نیست.

مكتب تفكيك

هَداهُمُ اللهُ، و أُولئك هُم أُولُوا الألباب. <sup>١</sup> - (اى پیامبر!) به آن كسان مژده ده كه به سخنان بخوبى گوش مىدهند، و سپس از بهترين آن پيروى مىكنند (و آن را مى پذيرند)، اينانند كه هدايت خدايى (از راه فطرت بيدار و عقل آزاد) نصيبشان گشته است، و خردمند همينانند.

۶\_چشماندازی والا

اکنون مینگرید که موضوع «تفکیک»، موضوعی بسیار گرانقدر است، و جهتگیری «مکتب تفکیک»، در جداسازی حقایق و شناختها و افکار و آرا و مفاهیم و اصطلاحات، جهتگیریی بسیار والاست. و پرهیز مؤکد اصحاب این مکتب از گرایش به تأویل و تطبیق و پذیرش آن، کاری است بسیار پسندیده و خردمندانه، و موضعگیریی است صددرصد علمی، و گریزی است از کوششی بیهوده که هم شرع آن را (بوسیلهٔ اخبار منع تأویل) رد کرده است، و هم عقل آن را (بطور دربست و در همه جا) نمی پذیرد.

آری، در آستانهٔ بهرهمندی از دریای بیکران وحی الهی، و در مکتب فیّاض تعالیم حدیثی، به کمتر از این نمیتوان بسنده کرد. در معارف یقینی که باید بـه حـاق حـقیقت مـوضوع رسید، نـمیتوان بـه دنبالهروی خرسندگشت و از اشخاص ـاگرچه بزرگان ـ تقلید کرد. باید همهٔ امواج افکار و اندیشهها و مفاهیم واصطلاحات را شکافت، و در دریای خروشان تفکر صحیح، با قطبنمای فـطرت و بـادبان عـقل پـیش

۱، «سورهٔ زُمَر» (۳۹)، آیهٔ ۱۷ ـ ۱۸. و بسیار روشن است که نیوشیدن اقوال و آرا و گزیدن و پیروی کردن از بهترین آنها، غیر از «تغذیه پذیری شناختی» است، و غیر از درهم آمیزی آرا و تأویل آنهاست. رفت، تا به ساحل «صیرورت قرآنی» رسید، یعنی باید از کلام نور (کلام خدا و کلام معصوم، که شرح کلام خداست)، «علم صحیح» و معرفت حقیقی را - خالص و ناب و سره - بدست آورد، و در جان خویش تحقّق داد، و آن را ذرّهای - حتّی ذرّهای - با هیچ چیز دیگر نیامیخت، تا چنان شود که گویی حقایق قرآنی بر قلب انسان مستفید از قرآن فرود می آید (قرآن را چنان بخوان که گویی بر تو نازل میگردد).

مبال مارچې ولمې سب

۱ \_ شیخ مجتبی قزوینی و «مکتب تفکیک»

چنانکه عرض شد، در این یادوارهٔ مختصر، از پرداخت به بحثی گسترده می پرهیزم، که اکنون آن حال و مجال نیست. و از سویی، چون کسانی بسیار ۔ وگاه با تأکید و اصرار ۔ از مکتب تفکیک و موضوع آن جویا می شوند، و به نوشتن در این باره ترغیب میکنند، و روشن شدن ابعاد این مکتب را لازم می شمرند، و من کمتر فرصتی یافته م تا در این وظیفه کنم، و بجز مقدّماتی که در کمال اختصار معروض افتاد، انگاره ای اجمالی از مسائل به دست دهم، و تا حدّی موضع و دیدگاه تفکیک را «مکتب تفکیک» فرصتی پیش آید، و توفیق نوشتن کتابی جامع دربارهٔ قروینی و مکتب تفکیک» نصیب گردد، بهتر می یابم که فهرستی از آن گتاب و مسائل و مباحثی که در نظر بود در آن کتاب بیاورم، در همینجا

و همین فهرست خود می تواند برای جویندگان و معرفت طلبان و پژوهشیان و آزاداندیشان و مـتخصّصان ژرفـبینِ مـعارف و طـلاّب بـا استعداد جوان و دانشجویان هوشمند و مدرّسان و استادان گـرانـقدر، و

همچنین مورّخان علم و معرفت اسلامی ـ اکنون و در آینده ـ راهگشا باشد، و به شناختن و شناساندن «مکتب تفکیک» کمک کند، و به صورتی اگرچه اجمالی مسائل را در پیشدیدها بگذارد، و راه بدست آوردنِ معارف سرة قرآنی و شناختهای خالص وحیانی را نشان دهد؛ و چنانکه گفتم، متفکّران اهل تأمّل را تنبیهی، و پژوهشگران آزاداندیش را تذکاری، و طلاب و دانشجویان جوان و مستعد را مشوّقی باشد برای نیگیری هرچه سالمتر و علمیتر موضوع. و اینک آن فهرست، یعنی فهرست مسائل و مباحث و مطالب و موضوعاتی که تحقیق عمیق و رفکاوی گسترده دربارهٔ یکایک آنها ضرورت قطعی دارد (و در این ضمن روشن میگردد که تحقیق و تبیین معارف، بدون تحقیق دربارهٔ این مسائل، تقلید است نه تحقیق، و پذیرش است نه شناخت، و محفوظات است نه معلومات) :

۲\_فهرست مسائل

(مسائل تاریخی و تحقیقی و علمی که پژوهش دربارهٔ آنها یک ضرورت علمی و دینی است، و ترک این پژوهش مستلزم «جهل» است به حقایق، و قرار دادن غیرعلم به جای علم)

> مقدما**ت :** مقدّمه (۱) : انسان میان تفکّر و احساس. أ \_نخستین آثار تفکّرات انسانی. ب \_تفکّرات تجریدی و غیر تجریدی. ج \_فطرت و مبادی ایمان.

٨۶

۲ - بنی امیّه و بنی مروان در جای آورندهٔ «قرآن».
۳ - گسترش جامعهٔ اسلامی و مطرح شدن افکار و مباحث.
۴ - نیاز امت به تغذیهٔ علمی و معارفی (۱).
۵ - احساس نیازمندی در فهم «قرآن»، و در مقابله با افکار و ارداتی، و برای پاسخ دادن به سؤالات احبار و کشیشان، به مفسّر راستین «قرآن».
۲ - مطرح شدن مجدّد علی بن ابیطالب «ع» (توجّه مجدّد «امّت» به «امامت»).
۷ - اصطکاک حاکمیّت سیاسی با مرجعیّت علمی (۱).
۸ - چاره جویی سیاست و خلافت، برای حذف کامل «امامت» (نیز می از دهم ، و دو از دهم).

٩.

۱. «هیچ گونه تحقیق علمی و قابل اعتماد دربارهٔ بنیانگذار حکومت اموی تا این لحظه دیده نشده است، در حالی که او رژیم خلافت اسلامی را برچیده و رژیم سلطنتی استبدادی زمان جاهلیت (یعنی زمان پدرش ابوسفیان) را تجدید کرد و جامهٔ فرهنگ اسلامی [عوضی] را به رژیم مذکور پوشاند. در رژیم خلافت، قدرت عمومی در دست تودهٔ مردم است، اما در رژیم سلطنتی استبدادی قدرت از دست مردم خارج است. طرز برخورد گروهها در زمان خلافت علی «ع» با وی در تاریخ ثبت شده است. طرز برخورد مردم با معاویه هم به قدر کافی ثبت است. بین این دو برخورد باید به مقایسه دست زد، تا درستی این سخن روشن گردد.

«به هر حال در جهان سیاست -به رسم عصر ما -هنوز مردی مانند معاویه نیامده است... گفته شد که معاویه یک سیاست فرهنگی ضد بنی هاشم را به راه انداخته بود که سبّ علی 23 و تعقیب دودمان و طرفداران وی، و مقابله با فرهنگ اسلامی، در آن دیده می شد... تدوین نشدن سنّت، آن (سنّت) را آسیب پذیر کرده بود. و چون «سنت»، شرح «قرآن» می کند بطور غیر مستقیم، قرآن هم از سیاست اموی آسیب دید. معاویه با هوش و زیرکی طراحی این سیاست

← را کرده بود. او از جنگ «بدر» رسته بود، در حالی که عزیزان خود را از دست داده بود و نمی توانست آن را فراموش کند.

«در اجراء این سیاست فرهنگی، لاهوت مسیحی و دانایان آن راوارد فرهنگ اسلامی کرد، و اذهان را به سوی آنها دعوت نمود، و «دمشق» را در برابر «مدینه» مرکز فرهنگی کرد، تا مردم گرد خاندان علی «ع» در مدینه، برای تحصیل علم قرآن و حدیث جمع نشوند، و یا در کوفه، پایتخت علی «ع» دور اصحاب و راویان علی «ع» گرد نیایند، و دست کم دمشق در برابر مدینه و کوفه، «متاع دانش» درا ختیار داشته باشد...» ـ کتاب «تاریخ معتزله»، تألیف دکتر محمدجعفر جعفری لنگرودی، ص ۵۷ ـ ۸۵، چاپ تهران، کتابخانه گنج دانش (۱۳۱۸ ش). این مطالب گویا و حاکی از مطالعه و تحقیق ـ که پس از تنظیم فهرست به آنها برخوردم ـ بخوبی محتوای مواد فهرست را در بخشهای مربوط تایید میکند، و اهمیت تحقیق و پژوهش در این مقوله را بروشنی نمایان بلکه لازم می سازد.

بخش دهم : اشراف مرزبانان (۲) ۱ ـ تعالیم امام باقر«ع» و نفوذگستردهٔ آن، خطری بـزرگ بـرای

نظام خلافت. ۲ \_ نفوذ امام باقر «ع» در مسیحیّت، پایگاه پنهانی حکومت اموی. ۳ \_ حضور مکتبی امام باقر «ع» در ادبیّات زمان. ۴ \_ اصحاب امام باقر«ع» و نشر معارف اصیل قرآنی در سطوح گوناگون امت: أ\_مطرح ساختن فلسفة امامت. ب \_ طرح جامعة موحّد قائم بالقسط. ۵ ـ مکتب جامع جعفری و فعلیّت یافتن خطر: أ\_مطرح ساختن فلسفة امامت. ب \_ طرح جامعة موحّد قائم بالقسط. ٦ ـ چهار هزار شاگرد و نقش اين سپاه بزرگ فكري و فرهنگي. ۷ \_ایجاد تزلزل در جریانهای ساختگی به دست سیاست (تصوّف، فرقەھاي كلامي، جريانهاي فقهي و...). ۸ \_ تشویق شاعران مجاهد بیدارگر (در برابر شاعران تسلیم گرا). ۹ ـگسترش جامعهٔ اسلامی و مطرح شدن افکار و مباحث، و نیاز امّت به تغذية علمي و معارفي (٢). ۱۰ - اصطکاک حاکمیت سیاسی با مرجعیت علمی (۲). ۱۱ ـ بي بهره بودن حاكمان از علم قرآني و معارف اسلامي و پیامدهای آن. ۱۲ \_ چاره جویی سیاست و خلافت، برای حذف کامل «امامت» (نيز ← بخشهاي مربوط).

بخش یازدهم: خلافت «بغداد» و چاره جویی برای حذف کامل «امامت» (۱) ۱ ـ دز دیدن انقلاب بزرگ ضد اموی و نشستن سفّاکان عبّاسی به

۱. «تاریخ معتزله» نیز دیده شود.

99

٩٧

حدیث مهم و معتبر «لوح»، در «اصول کافی» ج ۱، ص ۵۲۷ ـ ۵۲۸ ملاحظه شود.

د \_ ابن سينا : (١) - تدوين بزرگ. (۲) ـ كوشش براى تطبيق فلسفه با دين. هـ كتاب «الشّفاء»، محتوى و ابعاد: (1) \_ انكار «اتحاد عاقل و معقول». (۲) \_ انکار تشکيک در ذاتيّات و رد «حرکت جو هری». (٣) \_ اثبات «روحانية الحدوث» بودن نفس. (۴) \_ مباحث گستردهٔ دیگر در «شفا» از جمله «معاد جسماني» و ارجاع به اخبار و تأييد حجيّت آنها. (عقلي بو دن قبول نقل مقطوع، و اثبات معاد جسمانی عنصری، بوسیلهٔ مدارك نقلى). و \_ از «شفا» تا «حكمة المشر قيّه». ز ـ بيروني و نگاه او به فلسفهٔ مشاء. ح \_ خيّام و آراء فلسفي او. ط \_ شيخ اشراق و معارضه با اصول مشّائي. ى - نگاهى به «حكمة الاشراق» (حكمت نوريّه). یا \_«الواح عمادی» و برخی دیگر از رسائل فارسی. يب \_ابن مُسْكُويَه و فلسفة اخلاقي او (اخلاق التقاطي). ا يج \_ خواجه نصير طوسي و احياي فلسفة ابن سينا. ید \_ خواجه نصیر طوسی و ادلهٔ «عقول عشره». یه \_ خواجه نصیر طوسی و قاعدهٔ یونانی «الواحد» :

1 ...

۱۰ «اهمیت اساسی ابن مُسْکُویَه در فلسفهٔ اخلاقی اوست... و آن ترکیبی است از آراء افلاطون و ارسطو و جالینوس و شریعت اسلام، اما در آن صبغهٔ ارسطویی غلبه دارد» - «بزرگان فلسفه»، ص ۱۲.

۱. کیهان شناسیی که ـ به دلیل مرعوبیّت جمعی از متفکّران اسلامی دربرابر فرهنگ هلنی و هیئت باطل زمین مرکزی بطلمیوسی \_مهجور قرار گرفت، در صورتی که کیهان شناسی یاد شده مشتمل بر واقعیّات کیهانشناختی بسیار مهمی است. در این باره کتاب «الهیئةُ والإسلام»، تألیف علاّمهٔ مصلح، سیّد هبةالدین شهرستانی (م: ۱۳۸٦ق) دیده شود. ترجمهٔ فارسی این کتاب نیز به نام «اسلام وهیئت»، با مقدّمهٔ حجّةالاسلام سیّد هادی خسروشاهی به چاپ رسیده است.

1.1

مكتب تفكيك

1.7

انجام می داده است. ۱ ح \_ امکان سلوک بدون پیروی تام از معصوم «ع» (سلوک بدون پیروی تام از معصوم «ع»، یعنی سیر و سلوک با عمل به آنچه از سلوکهای هندی و اورفئوسی و سُریانی و راهیان بينالنّهرين گرفته شده و با تعاليم اسلامي آميخته گشته است، مانند پارهای از سلوکهای تصوّف). ط \_ محال بودن وصول به حقيقت بدون پيروى تام از م عصوم «ع»، در اصول و فروع (بدون پیروی تام از معصوم «ع»، در اصول و فروع، وصول به اصل حقيقت محال است، «بِـنا عُـرِفَ الله، و بـنا عُـبِدَالله»، «مَـن أرادَالله بَدَأَبِكُم، و مَن وَحَدَهُ قَبِلَ عنكُم، و مَن قَصَدَهُ تَوَجَّهَ بكم»، و «بَكُم فَتَحَ اللهُ و بَكُم يَخُتِم...»، نيز > شمارة ٨، در همين بخش). ی ـ نظر او دربارهٔ اقسام علوم و طرق فراگیری آنها. یا ـ دارندگان «علم باطن» در نظر او. يب \_ولايت و ولايت داران در نظر او. يج \_ سخنان شمس تبريزي دربارهٔ او. يد ـ نظر قطب مُحيى دربارة او. يه \_ نظر علامة طباطبائي دربارة او. ٢

١. قال فى «الفتوحات» فى باب «الانتفاع بجُلودِ الميتة»، بعد نقلِ فتاوى رؤساءِ مذهبِه و فقائهم: «والّذى أذَهبُ إليه و أقولُ به، أنَّ الانتفاعَ جائزٌ بجُلودِ الميتاتِ كلِّها، و أنَّ الدِّباغ يُطهِّرُها كلَّها، لأُحاشي شيئاً من ميتاتِ الحيوان» (ج ١، ص ٣٨٠) و لقد بَسَطَ القولَ فى المجلّدالأوّل، فى ثلاثينَ و أربَعمِئة صفحةٍ (٣٣٠ ص، عن ٣٢٩ الى ٧٥٩)، فى بيانِ السّرِّالإلهى والباطنِ الملكوتى لأحكام فقهاء العامّةٍ و فتاواهُم فى تلكمُ الأبواب (فَتَبَسَصَّرْ!). و يُوردُ الأحادينَ التي يَسْتَشْهِدُ بهافى طَيّاتِ الكلام، عنِ الشّيخين والتَّرمِذى وأبي داود والنتسانى والطّيالسى و من إليهم. ٢. نظرى آزادمنشانه و غيرمقلّدانه: «چطور مى شود محيى الدّين را اهل طريق دانست با وجودى كه

متوكل را از اولياى خدا [و صاحب مقام ولايت] مى داند؟!». كتاب «روح مجرّد» ص ٩١١،
 چاپ تهران، انتشارات حكمت (٩٩١ ق).
 ١. «بعضى از حرفهايش كه از او شنيده شده است شايد از منحط ترين حرفهاست» - «شرح مبسوط»،
 ٣٣٨.
 ٣٣٨.
 ٢٣٨.
 ٢٣٨.
 ٢٣٨.
 ٢٣٨.
 ٢٣٨.
 ٢٣٨.
 ٢٣٨.
 ٢٣٨.
 ٢٣٨.
 ٢٣٨.
 ٢٣٨.
 ٢٣٨.
 ٢٣٨.
 ٢٣٨.
 ٢٣٨.
 ٢٣٩.
 ٢٣٩.
 ٢٣٩.
 ٢٣٩.
 ٢٣٩.
 ٢٣٩.
 ٢٣٩.
 ٢٣٩.
 ٢٣٩.
 ٢٣٩.
 ٢٣٩.
 ٢٣٩.

1.4

بخش هجدهم : التقاي فرهنگها (4) ۱ - سیر عرفان در عالم اسلامی (۲) : أ \_عرفا و متصوّفة مغرب جهان اسلام، افكار و عقايد. ب - طرايق و سلوكهاى صوفيانه در نقاط مختلف جهان اسلام. ج \_ تشرّع و تصوّف : (1) \_ سقوط تكليف از سالك در مرتبة حال. (۲) \_ تأکید شرع بر ادای تکالیف تا آخرین لحظهٔ عمر و در همهٔ احوال، برای سالک و غیرسالک. د ـ خلط در معرفت و عدم امتیاز حقیقی میان شاهد و مشهود و عابد و معبود، و محروميَّت از اعظم نعم الهي، يعنى عبو ديّت تامّه. ه ـ نگاهي به تعاليم قرآن كريم و اثمّة طاهرين «ع» دربارة عبوديّت، و رابطة خالق و مخلوق. ۲ \_ مباحثات عبدالرزاق کاشانی و علاءالدولهٔ سمنانی، دربارهٔ وحدت وجود ابن عربي. ۳ \_ نظریم وحدت وجود و سابقهٔ آن از دوران پیش از اسلام و در فلسفة يونان. ۴ \_ مقايسة ماهيّت اين نظريّه با ماهيت توحيد قرآني. ۵ ـ مکتب عرفان مولوي و نظري به آن : أ \_ آفاق تأمّلات عرفاني او. ب ـ سنائي و مولوي. ۲ ـ دو منظومهٔ عرفانی دیگر : أ \_ تائيَّة ابن فارض مصرى.

۱.۸

مكتب تفكيك

بخش نوزدهم: مكتبهاي كلامي (التقاط \_ 1 \_) ۱ \_ معتزله: أ \_نفوذ افكار فلسفي وكلامي پيش از اسلام در معتزله. ب \_ موافقت معتزله با حكومت اموي. ج \_مخالفت شيعه با حكومت اموي. د ـ لزوم مبارزه با فرهنگ اعتقادی شیعه برای مبارزه با فر هنگ سياسي آنان. ه ـ فاصله های عمیق و ماهوی شیعه و معتزله و ناشناخته ماندن بسیاری از آنها. و \_ اشتباهات خاورشناسان در این باره، که حاکی از محدو دبو دن اطلاعات است يا اغراض خاص. ۲ \_دربار دمشق و نقش مرموز آن در تغذیهٔ فکری دنیای اسلام از خارج دنیای اسلام (تا نیازی به منابع اصلی تغذیهٔ فکری و شناختي أمّت، يعنى اهل بيت «ع» احساس نشود). ۳ ـ کاربرد مکتب اعتزال به نام فلسفه ای دینی و قرآنی. ۴ \_ بازشناسی دقیق عنصر اموی و نقش و یرانگر آن در همهٔ ابعاد اسلام. ۵ ـ احادیث نبوی در ذم و لعن بنی امیّه و تأمّل در آنها. ۲ ـ ضرورت شناخت ژرف جریانی که توانست صاحب پشتوانهٔ سترکی چون واقعهٔ غدیر \_و دهها آیه و حدیث معتبر دیگر \_را بر منبرها لعن نمايد، و تداوم حضور او را در كربلا قتل عام كند. ۷ \_ کوشش حکومت دمشق برای سست کردن عقاید دینی مردم، و استفاده از افکار واردانی برای این منظور، ضرورت

 ۱. شش جلد از کتاب عظیم «عبقات الانوار»، دربارهٔ این حدیث و اسناد و مدارک آن، و سخنان جمعی از عالمان بزرگ اهل سنّت دربارهٔ مضمون آن، ملاحظه شود ـ چاپ اصفهان، مؤسّسهٔ نشر نفایس مخطوطات (۱۳۳۹ ش ـ ۱۳۴۱ ش).

1.9

11.

111

آثار منفى). بخش بيست و دوم: در حستحوی اصالت ۱ \_ بازسازی فلسفه درا سلام : أ \_ فلسفة تو حيدي. ب \_ فلسفة طبيعي. ج \_فلسفة اخلاقي. د \_فلسفة سياسي. ه - فلسفة اقتصادي. و \_فلسفة تربيتي. ۲ \_ بازسازی عرفان در اسلام : أ \_ عر فان نظر ي. ب \_ عرفان عملي. ٣ \_ مخالفت با فلسفه و عرفان. ۴\_اقسام مخالفت و تفاوت ماهوی آنها. أ \_ مخالفت قاصران و مقلّدان. ب \_ مخالفت كاملان و مستقل انديشان. ج \_ مخالفت تفکیکیان (مرزبانان مرزهای معارف خالص قرآني و حديثي، برياية تعقّل قرآني نه يوناني). د \_ فرق نگذاشتن میان این اقسام (از روی جهل به آنها یا تجاهل) و زيان آن. ۵ ـ تلاش فيلسو فان و عارفان براى ايجاد تطبيق. ۲ ـ حضور گستردهٔ تأویل :

مسائل تاريخي و علمي مكتب

• . مكتب تفكيك

 ا. تعبير «حكمت متعاليه» را نيز ملاصدرا از شيخالزئيس ابوعلى سينا گرفته است: «ثمّ ان كان مايلو حُه ضرب مِن النّظر، مستوراً الأعلى الرّاسخين فى الحكمة المتعالية...» ـ «الاشارات و التنبيهات» ص ١٦٠، چاپ دانشگاه تهران (١٣٣٩ ش).

أ ـ تأويل آراء و مشارب. ( ب .. تأويل آيات و احاديث. ۵ \_ مفهوم برهان در این مشرب : أ\_بر هان منطقي. ب ـ برهان ذوقي. ٦ \_ نقل اقوال در اين مشرب و چگونگي آن (تقطيعي ياكامل). ۷ \_ نقش عرفان ابن عربي در اين مشرب. ۸ ـ برخورد با آراء موافق و مخالف و ارزیابی آنها در این مشرب و مقدار اعتنا به آراء مخالف. ۹ - استفادهازکتاب وسنّت و مأثورات اهل بیت «ع» و چگونگی آن. ۱۰ \_ چگونگی نگرش این مشرب به داده های و حی: أ \_ دربارة خود «وحي» و حقيقت آن. ب \_ دربارهٔ «توحيد» و مسائل آن. ج \_حدوث و قِدَم عالم. د ـ دربارهٔ نفس (آیا نفس انسانی ـ بواقع ـ «مادّیّة الحُدوث» است؟). ه\_دربارهٔ «معاد جسمانی»، «خلود» و «عذاب». و \_موضوعات و حقايق ديگر. ١١ - تفسير هاى فلسفى (-امتداد تأليفات فلسفى). ١٢ ـ شروح احاديث (\_امتداد تأليفات فلسفي).

مفحات ٦٦ و ٦٩ و ٧١ ملاحظه شود.

 ۱. «... فاضل متکلم جلیل نبیل، عالم به اکثر علوم، خصوص در عقلیّات و ریاضیّات، صاحب تفسیر عروةالوثقی... طریقه و مسلک او برخلاف والدش بوده... در عشر هفتم بعد از هزار وفات کرد به شیراز، رحمةالله علیه» \_ «فوائدالـرّضویّه» ج ۱، ص ۹. در «الذّریعه» سال فوت وی، ۱۰۷۰ق آمده است، ج ۱۵، ص ۲۴۹.

۱. «… وافی حاکی از جلالت قدر و تسلط و احاطهٔ او به اخبار شیعه است. شروح و تعلیقات او بر --

→ مباحث اصول و عقاید وافی بسیار ارزنده است. در بعضی از موارد، اخبار مربوط به عقاید را بهتر
 از استاد خود ملاصدرا شرح نموده است» \_ مقدمهٔ «الشّواهد الرّبوبيّه»، ص نودوشش.

۱. «افسوس که زیورهای انشائی، در اروپا، جای صفحاتی را که در مشرق زمین، با رنگ و بوی گلها نوشته میشود، گرفته است» \_«زنبق دره» ص ۱۲٦.

ب \_ عقل محجوب. ۴ \_ فطرت قاهره (سرّ الهي فطرت و فعّال سازي آن). ۵ \_ فطرت مقهوره (سر الهي فطرت و از کاراندازي آن). ٦ ـ سير طبيعي عقل. ۷\_سير صنعتي عقل. ٨ .. سير الهي عقل: أ \_ سير عقل به دلالت قرآن و معصوم. ب \_عدم امكان استفادة در خور از عقل بدون دلالت معصوم. ۹ ـ مستقلاّت عقلي و مفهوم آن. ۱۰ \_ مرز عقل و تواناییهای آن : أ كاربرد عقل در الهيات. ب -کاربرد عقل در طبيعيات. ج \_كاربرد عقل در اخلاقيات (فردى و اجتماعي). د ـکاربرد عقل در سیاسیات. ۱۱ ـ عقل نوري و عقل صوري. ۱۲ ـ معصوميّت عقل نورى و حجيت آن. ١٣ \_ نبوّت باطني عقل (تبيين و تحليل). ۱۴ ـ واقعيّت تعقل. ١٥ - تعقَّل عقلى، تعقَّل خيالى (خيال تعقَّل - تخيُّل به جاى تعقُّل). ١٦ - نو آوري در تعقّل (قرآن). ۱۷ ـ نو آورى در تخيّل (نِحْلهها ـ قديم و جديد). ۱۸ \_ فطرت، سكوى يرتاب عقل. ۱۹ \_ بیخبری از فطرت و نتایج آن. ۲۰ ـ خردگرایان پیشین، معتزله (تحلیل و تبیین).

۱. «این نتیجه، که البته برای آنان که به دستگاههای فلسفی فلاسفه امیدها بسته اند بس یأس آور است، با مزاج علمی عصر ما هماهنگی کامل دارد... بیائید بدین قانع باشیم که بگوئیم که ما عملاً چیزی از ماهیت و طبیعت واقعی جهان نمی دانیم؛ که باید به چند فرمول ریاضی که در بارهٔ بعضی از اجزای گسستهٔ آن می دانیم خرسند باشیم» - برتراند راسل، «بزرگان فلسفه» ص ۲۰۱ («و ما أُوتيتُم مِنَ العِلم إلاً قليلاً ← شما از جهانها و حقایق آنها چیز چندانی نمی دانید»، «سورهٔ اسرا» - ۱۷ - آیهٔ ۸۵).

أحسَنَ الحدیث... ذلک هُدَی الله...)، <sup>۱</sup> و متعالی (وقد آئیّناک مِن لَدُنّا ذِکُراً)، <sup>۲</sup> نه آنچه بشر از آن پیش داشته است (آیا قرآن دارنده و آورندهٔ مطالب و حقایق تـازهای است در معارف مبدئی و معادی و سلوک عملی فردی واجتماعی برای وصول به مراتب سعادت، یا مطالب همانهاست که پیشتر در مکتبهای عرفانی و نِحلَههای فلسفی، در سرزمینهای گوناگون، بوده است و اظهار شده است، کدامیک؟؟). ۲۱ ـ آیا مقتضای آیاتی که خطاب به پیامبر اکرم«ص» می فرماید به تو علم دادیم (و همینگونه احادیث بسیار مهمی که در این باره رسیده است) چیست؟، هـمان «عـلوم اوایـل» و مطالب عرفانی اقدمین است، که مایهٔ اصلی فلسفه وعـرفان مسلمین گشته است یا چیزی دیگر؟(۱)

۱. «سورهٔ زُمَر» (۳۹)، آیهٔ ۲۳. ۲. «سورهٔ طاها» (۲۰)، آیهٔ ۹۹.

از باب اضافهٔ مصدر است به مفعول، یعنی عقل را معصیت کردن و از ارشاد آن پیروی نکردن.

15.

۱۰ ـ تأويل آيات و احاديث، حذف ويژگى علم قرآنى. ۱۱ ـ تأويل آيات، نقض غرض هدايت ويژة قرآني. ١٢ ـ تأويل آيات، محروم سازى انسان از علم ويژة قرآني. ۱۳ ـ نقش عجيب تأويل در ايجاد يذيرش مطالب يوناني و هندي و اسکندرانی، در اذهان جمعی از فاضلان و برجستگان، بعنوان معارف و معلوماتی همسان حقایق قرآنی و معارف عالية محمدي؟! ۱۴ ـ معرفت قرآنی و فراتر بودن آن از دیگر معرفتها. ۱۵ ـ سخن امام صادق «ع» دربارهٔ موقعیّت قرآن (قرآن تجلّیگاه خداست). ۱۶ ـ «میزان» در «قرآن» و مراد از آن. ۱۷ ـ تأویل قرآن با مدرَ کات بشری (فلسفی یا عرفانی) و تضادّ اساسی آن با موقعیّت یاد شده. ۱۸ ـ هشدار احادیث نبوی و احادیث دیگر در بارهٔ تأویل و سرّ این هشدار دادن و تأکید بسیار بر منع «تأویل». ۱۹ - هشدار «نهجالبلاغه» در این باره که «قرآن» را به آرا برنگردانید. ۲۰ \_ به علم قرآنی نمی رسد مگر کسی که طعم آن را چشیده ىاشد. ۲۱ \_ علم «قرآن» را فقط از اهل آن (اهل بیت «ع») بگیرید (و علوم اوائل و دخيله را در فهم قرآن و تفسير آن دخالت ندهید، تا صراحت و خلوص ناب معارف قرآنی مشوب نگردد). ۲۲ \_ خُطب توحیدی «نهجالبلاغه» در تبیین معارف توحیدی

۵ ـ معنای تفصیل علیٰ علم (ولَقَد جِئْناهُم بکتابِ فَـصَّلْناهُ عـلی علم). ۲ \_ معنَّاي قرآني «هُوَ الأوَّل والآخر». ٧ ـ معناى قرآني «كُل يوم هُوَ في شَأَنٍ». ۸ ـ تذکّر قرآن به ذات مقّدٌس و فاعلیّت تامّهٔ کـاملهٔ اخـتیاری و ارادی ذات. ۹ \_ اقسام فاعل در فلسفه و عرفان. ۱۰ ـ معرفة الله قرآنى و حديثى، و معرفت فلسفى و عرفانى (بازشناسي و تأمل). ۱۱ ـ آیتیّت اشیا (انفُسی و آفاقی)، به معنای قرآنی و حدیثی، و به معنای فلسفی و عرفانی (بازشناسی و تأمّل). ۱۲ ـ دلالت ذات بر ذات، به معنای قرآنی و حدیثی، و به معنای فلسفي و عرفاني (بازشناسي و تأمل). ۱۳ ـ تأثير اسماي الهي در عالم «امر» و «خلق» و چگونگي آن، به تعليم قرآن و اهل بيت«ع». ۱۴ ـ معاد جسماني و کامل با بدن دنيايي و خلود، به بيان قرآن و اهل بيت«ع». ۱۵ \_ معاد فلسفى و عرفانى و مسئلة خلود. ١٦ \_ آيا \_ بواقع \_ شيئيت شيء، به تمام و كمال، فقط به صورت است، و ماده هيچ نقشي ندارد؟ (تحقيق عميق در اين مسئله). ۱۷ ـ «شیئیّت معادی» و تحقّق کامل آن به چیست؟ ۱۸ ـ حکم هيولای اولي و هيولای ثانيه. ۱۹ ـ مادّة بدني و كسب اعمال، تكليف و تعلّق جزا. ۲۰ \_ انطباق و اتّحاد «صورت» و «فصل» و حقيقت «فصل».

بخش چهلم : مکتب تفکیک (۲) -اجمال مطالب :

۱. تا مستعدان و علاقهمندان به سلوک، به انواع سلوکهای دیگر نگرایند، و به انحراف یا منحرفی دچار نگردند.

در بخشهای دیگر، عناوینی آمده است مربوط به تربیت و سیاست، ملاحظه شود.

خاتمه:

این بود طرحی دربارهٔ موضوعات و مباحث و مسائلی که \_چنانکه اشاره شد \_ تحقیق ژرف و گسترده و همه جانبه و کامل دربارهٔ آنها ضرورتی قطعی دارد. تحقیق راستین دربارهٔ «معارف» و «مبانی معارف» بدون توجه و رسیدگی به بخش عمدهای از مسائل مهم یاد شده، تضمین علمی نمی تواند داشت.

 $\times$ 

<sup>س</sup>نرش می می می سان مکرش می می واقاق ان

## ا \_آفاق تحقيق

مسائل یاد شده، نشانگر آفاق دید تحقیقی اصحاب «مکتب تفکیک» است و مدخلی است بزرگ، برای تحقیق در ابعاد شناختی و جوهر عقلانی و ماهیت قرآنی و دید علمی و موضوع پژوهشی «مکتب تفکیک»، مبادی و مسائل و نتایج و اهداف آن؛ و بتبع آن، تحقیق دربارهٔ این موضوعات :

> ۱ - فلسفه در تاریخ. ۲ - فلسفه در اسلام. ۳ - عرفان در تاریخ. ۴ - عرفان در اسلام.

و سپس شناخت راستین مبادی و اصول و حقایق معارفی قرآن و احادیث (کتاب و سنّت).

و آن «دیرپذیری» معهود «تفکیکیان»، و آن گریز از پذیرش اینهمه تأویلهای شگفتانگیز آیات و آرا، از این نظرگاههای علمی و تحقیقی و شناختی مایه میگیرد. روح علمی، وجدان شناختی، تعهّد اعتقادی، اصالت ایمانی، رسالت فرهنگی، امانت تاریخی، و تکلیف «مرزبانی» حقایق آسمانی، انسان را وا نمینهدکه بدون فحص و تحقیق و

نگرش تحقیقی و آفاق آن

پژوهش و رسیدگی دربارهٔ مسائل یاد شده، چیزی را از مقولات فلسفی و عرفانی، و انطباق یا عدم انطباق آنها با محتویات معارفی قرآن و تعالیم اهل بیت «ع»، بی چون و چرا بپذیرد، و بی دغدغهٔ علمی و اعتقادی مسلّم بدارد.

البته دربارهٔ مسائل مطرح شده در فهرستی که گذشت، اظهارنظری صریح صورت نگرفته است، تا فضا برای تحقیق آزاد باز باشد، و تا صاحبنظران با صلاحیّت، با داشتن اهلیّت علمی و ذوق معارفی، به همراه مراجعاتی و سیع و عمیق، و استعداد تحقیق و قدرت تشخیص، دربارهٔ آن مسائل و موضوعات مطالعه کنند (مطالعهای ناگسسته، بلکه در ارتباط با هم، زیرا مطالعهٔ گسسته و بی ارتباط، و فرو رفتن در یک فن و دو فن، مجال آن نمی دهد که تشخیصی صحیح و قضاوتی درست تحقّق پذیرد)، و نظرهای صائب علمی ارائه دهند.

ممکن است برخی از عنوانها تکرار شده باشد \_ تکرار لفظی یا معنوی \_ و بشود برخی را با برخی دیگر یکی کرد (البته زاویه های دید مختلف نباید در طرح هر موضوع از نظر دور بماند). و لیکن باید احتیاط علمی را از دست نهشت، و هرچه بیشتر موضوعات را تجزیه کرد، تا هر موضوع از همهٔ زاویه های دید \_ چنانکه اشاره شد \_ مورد نظر علمی قرار بگیرد. ضرورت انجام یافتن تحقیقاتی ژرف و جامع و گسترده، با جوانب سنجی عمیق و کامل، مطرح ساختن مسائل و مطالب را \_ به این صورت \_ مرجَّح می دارد.

باید بیفزایم که این طرح و این فهرست را از روی یادداشتهایی که از پیش برای معرّفی «مکتب تفکیک» جمع آوری کرده بودم گرد آوردم و تنظیم کردم، و مطالبی نیز از مطالعات اخیر خود بر آنها افزودم، و به سائق توفیق چنین تنظیم یافت. و با اینهمه می توان گفت که چنانکه باید کامل و منقّح نیست. البته بخشهایی را نیز ـ به رعایت اختصار ـ حـذف کردم. و آنچه آوردم بـه مـنظور ارائـۀ تـصویری است از مـوضوع، و گذراندن رئوس مسائل از لحاظ عالمان و استادان و دوستداران پژوهش و تحقیق، و کاوشگران حقایق و معارف، و جـویندگان اصالتهای نـاب و راستین و طرفداران حفظ استقلال معارف قرآنی، و همۀ صاحبنظران و اهل فضل و دانش و طلاب و دانشجویان پویا، تا چهبساکسانی موفق گردند و دربارۀ موضوعات یاد شده ـاز دیدگاههای یاد شدهـبررسی کنند و پژوهشهایی ضروری را به سامان برسانند.

و باید توجه داشت که کار در حد خود بزرگ است و ژرف، و سترگ و کارستان... و از اینجا خوب دانسته می شود که امر «مکتب تفکیک»، و برخورد با آن آنچنان هم نیست که برخی از فاضلان و استادان و مدرسان و امثال آنان می پندارند. داستان فراتر از برخوردهایی است بدور از شأن اصحاب نظر.

پژوهش ژرف دربارهٔ مسائل یاد شده و روشن ساختن علمی و تحقیقی وضع این موضوعات، نقشی مهم و سازنده دارد دربازسازی فرهنگ قرآنی اسلام، و اثبات استقلال و خودبسندگی آن، و عرضهٔ افتخارآمیز آن به جهان بشریت، و احیای فطرتها. همچنین این انقلاب علمی سزاوار، موجب درستشناسی ده بخش مهم از میراث بزرگ و گرانقدر اسلامی خواهد بود :

۱ محتوای کتابهای کلامی، در شعبههای مختلف آن.
 ۲ محتوای کتابهای فلسفی، در شعبههای مختلف آن.
 ۳ محتوای کتابهای عرفانی، در شعبههای مختلف آن.

بر هیچ محقّق اندیشهورز و پژوهشگر ژرفنگر و مطلع جامعی پوشیده نیست که بدون بررسیهای لازم و عمیق و علمی، دربارهٔ موضوعات ومسائل یاد شده، نمی توان دربارهٔ محتوای بخشهای مذکور، نظری تحقیقی داشت. و این سخن نیاز به تأکید و استدلال ندارد. اصحاب «مکتب تفکیک» که بر خالص فهمی علم وحیانی و معارف آسمانی و تربیت و سیاست قرآنی و حدیثی اصرار میورزند، و به ترکیب (مکتبهای ترکیبی) و تأویل (فلسفه های تأویلی، که انسجامیابی مبانی آنها جز با تأویل آیات و آرا میسر نیست)، به هیچ روی نمی گروند، از آن است که به اینهمه موضوعات و مسائل که عرضه گشت \_با جمال یا بتفصیل، بالقوّه یا بالفعل \_ توجه دارند.

و این است که تفکیکیان خراسان، با استمداد از فیوضات نشیئه رضویّه، و با پیروی از سلطان اقالیم «حقایق آسمانی»، و مدافع بزرگ «معارف قرآنی»، در برابر مکتبها و نِحْلهها و فلسفهها و کلامها و اندیشههای بشری (در مجالس مناظرات و احتجاجات)، یعنی حضرت امام ابوالحسن علی بن موسی الرضا«ع»، به جداسازی مکتبهای فکری و شناختی دخیل - یا ممتزج - می پردازند، و زلال علم قرآنی و حدیثی را از آمیخته شدن با دیگر جریانها پاس می دارند. و این چگونگی ما را به تعمّق و ژرف اندیشی هرچه بیشتر، در بطون مسائل و موضوعات یاد شده در فهرست فرا می خواند، اگرچه ممکن است مسائل و موضوعات مذکور - یا برخی از آنها - مورد توجّه تفصیلی برخی از تفکیکیان نباشد، لیکن

و این تحقیق و رسالت و مرزبانی از این دست است. و کار سنگین است، لیکن تسامح پذیر نیست. و بیقین با روشن نگشتن بخش عمدهٔ این مسائل، کمتر تحقیقی درباب معارف، تحقیق بشمار می آید، مگر تحقیقات خالص قرآنی و حدیثی. ارزش علمی متون معروف نیز \_از نظر اصالت و ابتکار، یا امتزاج و التقاط و میزان هر کدام \_وابسته به این تحقیق گسترده است. و با روشن گشتن این موضوعات و مسائل، فروغ فروزشگاههای علم قرآنی گسترش می یابد، و صدچندان بیش از این نمودار می گردد، و فیضان «علم مصبوب»، پهنههای ارواح و عقول را، چونان زلالستانهای مشرق انوار، در فوران فیّاض حقیقتهای بیکران به تلاطم در می آورد، و در آن هنگام معلوم می گردد که «قرآن» یعنی چه؟ و «معصوم» یعنی که؟...

۳\_رسالتی گران و عرضه ای بیدارگر

و من اکنون شادمانم که پاسخی ۔ اگر چه با جمال ۔ به طلاّب و دانشجویان و دوستان و محقّقان و استادان و فاضلانی چند می دهم که از «مکتب تفکیک» جویا می شوند، و در این باره می پر سند. و چون معلوم نیست که برای گر دآوری همهٔ مطالب این تألیف، و تحقیقی در خور دربارهٔ آنها (با انگارهای که در نظر است) و سپس تدوین آنها توفیق یابم، پس اینک را تنظیم و ثبت این طرح بجا تواند بود، و ارائه آن سو دمند تواند گشت، تا \_ چنانکه گذشت \_ محقّقان با صلاحیّت در پی این تحقیق برخیزند، و پژوهشیانی آشنا به این مکتب، یا علاقه مند به این موضو عات و مباحث، بدین اقدام علمی و دینی و شناختی و پژوهشی بس ارزنده همّت گمارند، و این کوشش دانشی بسیار بایسته را به انجام رسانند.

و این بنده اقدام به این وظیفه را \_ از سالها پیش \_ در نظر گرفته بودم، لیکن پس از پیش آمدن کار «الحیاة»، و همکاری و مشارکت در این تألیف، و برخی مسائل دیگر بدان کار نتوانستم پرداخت. و اکنون نیز باگذشت زمان، و سستی بنیه، و خستگی سنگین اعصاب، و منع کار پزشکی، و... دیگر دست یازیدن بدان چندان میسور به نظر نمی رسد، تا خدا چه خواهد. و پیداست که عرضهٔ چنین تحقیقی \_ با آن آفاق و ابعاد که در فهرست یاد شد \_ برای همه سودمند تواند بود، و مورد تـوجه و استفاده قرار خواهدگرفت، چه موافقان «مکتب تفکیک» و چه دیگران و چه بیطرفان.

## ۴\_ده مطلب

در اینجا لازم دیدم موضوعهایی را یاد آوری کنم، که به روشنتر شدن دیدگاه تفکیکی، و درستاندیشی دربارهٔ آن، کمک خواهد کرد. موضوعهای مورد اشاره را در ضمن ده مطلب معروض می دارم :

مطلب اول کسانی بسیار از خاورشناسان، و نویسندگان تاریخهای فلسفه، بر اصالت فلسفه اسلامی و عرفان اسلامی خدشه وارد میکنند، و اسلام را از فلسفه و عرفانی مستقل و مکتب شناختیی ممتاز برخوردار نمیدانند، و این دین الهی را در این جهات میراث خوار یونان و هند و... می شمارند. بعنوان نمونهٔ اظهار نظرهای اینگونه کسان سخن برتراند راسل را ملاحظه کنید:

«فلسفهٔ عربی [اسلامی] به عنوان تفکّر اصیل و بدیع حائز اهمیّت نیست. مردانی چون ابن سینا و ابن رشد اساساً شارح هستند. به طور کلی نظریّات فلاسفهٔ علمی در منطق و مابعد الطّبیعه از ار سطو و نواف للطونیان، و در طب از جسالینوس، و در ستاره شناسی و ریاضیات از منابع یونانی و هندی گرفته شده، و اهل عرفان نیز فلسفهٔ دینی خود را با عقاید قدیم ایرانی چاشنی زدهاند... تمدن اسلامی در بهترین ادوار خود از جهت هنر و از جهات فنی بسیاری قابل ستای*ش* بود، ولیکن هیچ قدرتی در زمینهٔ تفکّر مستقل در مسائل نظری نشان نداد». <sup>۱</sup>

شنيدن اين سخن بسيار تأثر آور است، آنهم براي كساني كه كتابي چون «قرآن» و معارفي چون تعاليم اهل بيت «ع» در دست دارند، حقايق و معارفی که در تاریخ تفکّرات و تأمّلات بشری نه سابقه داشته است و نه لاحقه دارد، ليكن باكدام عرضة مستقل؟ اگر عرضه هايي غني و مستقل صورت یافته بود، و بزرگانی چون «فارابی» و «ابن سینا» و «ابن رُشد»، بـه جای اینکه عمر و استعداد کم مانند خود را صرف شرح و تبیین و تنظیم و تدوين و تكميل و ترميم «فلسفة يوناني» كنند وقف شـناخت خـالص و تدوين و عرضة خالص «حكمت قرآني» مي ساختند، اكنون جهان با چه حقایقی روبرو بود، وبشریّت به چه معارفی دست یافته بود؟ و آیا در آن صورت سخنانی از آنگونه که نقل شد از کسی شنیده می شد؟ باری روش «مکتب تفکیک» خود پاسخی است دندان شکن به این سخنان ۲. یعنی اگر طرفداران اصالت فلسفه و عرفان اسلامي نتوانند چنين اصالتي را ـ در حد مطلوب \_ اثبات كنند، تحقيقات تفكيكي بخوبي از عهدة ايـن مـهم بـر مى آيد، زيرا هنگامى كه مرزهاى حقيقى «حكمت قرآنى»، از «فلسفة يوناني» و «عرفان اسكندراني» و جز آن، بطور كامل جدا گشت، و اصالت و غنای حکمت قرآنی \_ باکمال استقلال و خودبسندگی \_ روشن گردید، جایی برای هیچ سخنی باقی نخو اهد ماند.

- ۱. «تاریخ فلسفهٔ غرب»، ترجمهٔ نجف دریابندری، ج ۲، ص ۲۲۳ ـ ۲۲۴، چاپ جیبی (۱۳۵۱ش).
- ۲. در این باره ـ از جمله ـ نظر استاد علامهٔ جعفری، در بارهٔ معارف میرزای اصفهانی و اصحاب مکتب خراسان (مکتب تفکیک)، در پیوست ۱۳ (ص ۴۱۱) ملاحظه شود.

مطلب دوم

در بخش نخست، در فصل ۴ و ۵ (از فصلهای اصلی)، در این مورد سخن گفتیم که دربارهٔ «تاریخ فلسفه و عرفان» و «تاریخ تطورات آرا و مسائل فلسفی و عرفانی...»، و «تاریخ تأویل و علل گرایش به آن...»، درسی و کتابی و جود ندارد. و این واقعیّتی زیانبار است. آری ما به هنگام بازنگری در قلمرو تألیفات اسلامی به این نکته بر میخوریم که دراین قلمرو بزرگ و پهنهٔ سترگ فرهنگ و تمدن، با آنهمه تأليفهاي ارجدار و فراوان، به موضوع تاريخ علوم و تاريخ تطوّر مسائل علوم توجهی نشده است؛ حتی کسانی که فهرست علوم را نوشته اند، یا طبقهبندی علوم را -که اهمیتی بسزا داشته است - پیشنهاد کردهاند، باز به موضوع یاد شده توجهی ننمودهاند. مثلاً کتابهای چندی دربارهٔ «علم نحو» نوشتهاند، و تا آنجا این دانش را پرداختهاند که دریک سوی «الکتاب» سيبويه را داريم (با شرح ابوسعيد سيرافي) و در سـويي ديگـر «شرح کافیه» رضی الدین استر آبادی («شرح رضی») را، که خود از روشمندترین و علمی ترین کتابهاست در تحلیل دستوری یک زبان. نیز زيستنامه هايي براي عالمان نحو تأليف يافته است مانند «بُغْيَةُ الوُعاقِ» جلال الدين سيوطي، ليكن كتابي در تاريخ خود «علم نحو» ـ بـ م معناي امروزین که از تاریخ یک علم منظور می شود ـ و تطوّر مسائل آن تألیف نيافته است، تا سير تطوّرات جو هري يا عرضي مسائل نحوي را ـ در قلمرو تفكّرات و اطلاعات نحويان \_نشان بدهد.

همینگونه است کار در علم فقه، اصول فقه، علم حدیث، تفسیر، لغت، فلسفه، عرفان، کلام، بلاغت و... مثلاً کتابهایی دربارهٔ تاریخ فیلسوفان و حکیمان تألیف یافته است، مانند «نُزْهَــةالارواح» شمسالدین شهرزوری، و «تاریخُ الحکماءِ» جمال الدین قِفْطی و... لیکن یک کتاب دربارهٔ تاریخ تطورات مسائل فلسفی و تبیین و تعیین آنها، در هرنسلیازفیلسوفان و متفکران در سرزمینهای گوناگون، نوشته نشده است.

باید اشاره کنم که در پنجاه سال اخیر جنبشی در جهت تدوین «تاریخ فلسفهٔ اسلامی» آغاز گشته است، و محقّقانی ۔ یا شبه محقّقانی ۔ چند، در جهان اسلام یا بیرون از آن (با همهٔ نقصها یا کم اطلاعیها، یا داوریهای غلط، یا جانبداریهای نادرست، یا غرضرانیهای منحط، که در کارها و کتابهاشان هست)، به نوشتن تاریخ فلسفه و برخی دیگر از علوم اسلامی پرداختهاند، گو اینکه هنوز با عنوان «تاریخ علوم اسلامی» (بویژه تاریخ تحلیلی سیر و تحوّل مسائل علوم) کتاب جامعی نداریم. شاید بتوان الفقهِ الجعفری»، «تاریخ الفلسفةِ العربیّة»، «الطِّبُ العربی»، «علمُ الفلکِ عندالمسلمین» و امثال این کتابها<sup>۱</sup> گامهایی باشد در این راه... لیکن باز چنانکه ملاحظه می کنید تاریخ تحلیلی تطوّرات خود مسائل فلسفی، یا مسائل فقهی، و چگونگی تحوّلها و شکلگیریهای این مسائل بوسیلهٔ فلاسفه یا فقها ۔ مثلاً ۔نوشته نشده است.

طلاّب جوانی که اکنون میقلّدوار مسائل فیلسفی را از استادان خویش می پذیرند، و از اجتهاد عقلی محروم می مانند، و هنگامی که خود نیز مدرّس شدند همین روش را ادامه می دهند، و اگر مقالاتی بنویسند سراسر آن مقالات و اظهارات فریاد خوان تقلید است از همینجاست، یعنی از اینجا که کتابهایی تحلیلی دربارهٔ سیر تحوّلهایی که به دست متفکران

۱. مانند «تاریخ علوم اسلامی» از استاد جلال الدین همائی ـ و «تاریخ علوم عقلی در تمدن اسلامی»، از دکتر ذبیحالله صفا ـ و «انتقال علوم یونانی به عالم اسلامی»، از اولیری، ترجمهٔ استاد احمد آرام ـ و «تاریخ فلسفه در جهان سلامی»، از حَنّا الفاخوری و خلیل الجُرّ، ترجمهٔ استاد عبدالمحمّد آیتی و... گوناگون و در سرزمینهای گوناگون عارض این مسائل شده است وجود ندارد، تا چشم طالبان علم و فلسفه را \_ بدرستی و صداقت و با ژرفی و دقت \_ به روی مسائل بازکند، و آنان را به جای زیر فشار شهرتها و نامها قرار دادن و مرعوب شخصیّتها ساختن، به استقلال عقلی و اجتهاد شناختی راهبر گردد. طلاّب جویای فلسفه و شناخت، اکنون و با این وضع، باید خود به داد خود برسند، و در عین خواندن و فهمیدن فلسفه و ممارست داشتن درکار تحقیق و تألیف و تدریس، از «تقلید» بپرهیزند، که تقلید در معارف و شناختها و اعتقادات، ویرانگر شخصیّت انسان فاضل است نه سازندهٔ آن (و در این سخن دلسوزانه و فروتنانه بژرفی بنگرید و تأمّل روا دارید).

و اینجانب تأکید میکنم که تدوین اینگونه تاریخها ـ بـه دست مؤلّفانی از هر جهت صلاحیّتدار ـنیز بسیار لازم است، هم برای فلسفه و عرفان وکلام، و هم فقه و اصول و تفسیر... و ضروری است کـه در حوزههای اسلامی چنین رشتههایی نیز باشد و تدریس شود. تاریخ فلسفهٔ اسلامی را از سه دیدگاه می توان مورد بررسی قرار داد :

۱ دیدگاهی که می گوید، فلسفهٔ اسلامی همان است که پس از نهضت ترجمه، در زمان «مأمون عبّاسی» پی افکنده شد، و سپس به وسیلهٔ مردانی چون «کندی» و «فارابی» و «ابن سینا» و «ابن رشد» به اوج رسید، و بعدها فلسفه های دیگر پدیدار گشت.

۲ ـ دیـدگاهی کـه مـیگوید (و بـرخـی از مـحقّقان اخـیر بـدان رسیدهاند) که تاریخ فلسفهٔ اسلامی را ـ به معنای تاریخ اندیشه در اسلام ـ باید تا به دورهٔ ظهور معتزله پیش برد و از آنجا آغاز کرد. ۳ ـ دیدگاهی که میگوید، تاریخ فـلسفهٔ اسـلامی را ـ بـه مـعنای جهان شناسی اسلامی و تأمّلات الهی \_ باید تا به دورهٔ پیدایش خُطب توحیدی «نهج البلاغه»، بلکه تا زمانِ نزول وحی و آیات حکمتی «قرآن» پیش برد و از آنجا آغازید (که در این صورت بهتر است به جای «فلسفهٔ اسلامی»، «حکمت اسلامی» یا «حکمت قرآنی» تعبیر شود، زیراکه آنچه از «قرآن کریم» استفاده می شود، «حکمت» است و خُطب توحیدیِ «نهج البلاغه»، توضیح و تشریح همان حکمت توحیدی «قرآن کریم» است).

و روشن است که دیدگاه سوم نز دیکتر است به «مکتب تفکیک» و مبانی آن در اصالت دادن به حکمت قرآنی و حدیثی. و حال مینگرید که اگر تاریخ تطوّرات مسائل و اصول فلسفی و عرفانی، با توجه به این سه دیدگاه تعیین گردد و تدوین یابد، ما به چه حقایقی سازنده و بیدارگر دست خواهیم یافت.

مطلب سوم چنانکه اشارهای گذشت، واژهٔ «تفکیک» را اینجانب از سالها پیش دربارهٔ این مکتب پیشنهاد کردم و بکار بردم، و امروز اصطلاح شده و معروف گشته است. <sup>۱</sup> در اینجا باید از باب توضیح لازم بیفزایم که این مکتب بجز جداسازی سه جریان شناختی از یکدیگر، بُعد دیگری نیز دارد، و آن بیان معارف ناب و سرهٔ قرآنی است، بدون هیچگونه امتزاجی و التقاطی و خلطی و تأویلی \_از نوع تأویلهایی که می دانیم \_و همین خود جو هر غایی این مکتب است.

 جنانکه اخیراً برخی از نویسندگان و فاضلان و استادان، در مجامع علمی و کلاسهای دانشگاهی و درسهای حوزهای مطرح میکنند و بعضی از مورخان آن را بکار بردهاند، از جمله در «مستدرَکات أعیان الشیعه»، ج ۳، ص ۱۸۵، در شرح حال «شیخ مجتبی قزوینی خراسانی». توضیح اینکه، در این مکتب، پیش از بیان معارف قرآنی محض، کاری تحقیقی و تفکیکی دربارهٔ مسائل و مبانی «فلسفی ـ عرفانی» انجام می پذیرد، و بویژه حرکت فکری چهارصد سالهٔ اخیر در فلسفه و عرفان اسلامی که در آن حرکت، عنصر تأویل (چه تأویل آراء فیلسوفان و عارفان و چه تأویل آیات و روایات) نقشی وسیع و غیرقابل انکار داشته است، مورد نقد فنی، و نگرش انتقادی، و تحقیق علمی (با دید استقلالی و اجتهادی، نه تقلیدی و تعبّدی که «لاتعبُّد فی العقلیّات») قرار می گیرد، و البته نفی فایده از آن اصول و مبانی ـ بطور مطلق و برای هر کس ـ نمی شود، بلکه نفی کلیّت انطباق می شود، تا زمینه برای «سره فیهمی» معارف قرآنی و حدیثی (و دور نگاهداری آن معارف از هرگونه امتزاج و تأویل)، برای مستعدّان آماده گردد.

و تصوّر این بنده این است که واژهٔ «تفکیک» رسانندهٔ همهٔ ابعاد این منظور هست، زیرا هنگامی که قرار باشد سه مکتب شناختی و معارفی معروف (قرآن، فلسفه، عرفان)، از یکدیگر جدا شود، باید هریک نیز بخوبی شناخته و تبیین گردد. پس بیان معارف قرآنی در «مکتب تفکیک»، جزو عناصر اصلی است، بلکه اصلی ترین عنصر است. و استاد ما \_ رضوان الله علیه \_ دورهٔ کتابی را که در این مقصود (از نوع «تألیف عام» اهل این مکتب) نوشت، «بیان الفرقان» نامید، به معنای تشریح تفاوت الفرقان» نمی خواست کتابی فلسفی و عرفانی (حتی فلسفی و عرفانی انتقادی) بنویسد و مطالب «شفا» و «فتوحات» و «اسفار» را دوباره در سپس مبانی معارف قرآنی را تشریح نماید. و سالب اشاره کند، و سپس مبانی معارف قرآنی را تشریح نماید. و بدینگونه نام «مکتب تفکیک» از تعبیر تداعیگر «بیان الفرقان» نیز الهام یافته است. به هرحال غرض از این نامگذاری یکی این است که تعبیری روشن و واژهای ساده و کوتاه در دسترس باشد، واژهای که نیروی تذکّر و تداعی آن نیز قوی باشد تا نیاز به تعبیرهای طولانی نیفتد. همیشه جعل اصطلاح به این منظور است که مفهوم و مطلب بسیار را در لفظی اندک بگنجانند و القاء کنند. هنگامی که در علم حساب میگوییم : «بخش» (تقسیم)، عمل مفصّل و مطلب بسیاری رابا این کلمه به ذهنها می دهیم.

بنابر آنچه یاد شد، هنگامی که میگوییم «مکتب تفکیک» یعنی آن جهان بینی، و جهانشناسی، و نظام شناختی، و دستگاه فکری و مبنای اعتقادی (و سیستم تعقّلی)، که میان مفاهیم و اصطلاحات بشری، یا ممتزج، از سویی؛ و معارف خالص الهی و آسمانی (متّخذ از کتاب و سنّت) از سویی دیگر، تفاوت قائل است و فرق میگذارد؛ و در واقع و به عبارت بهتر، تفاوتی راکه هست و واقعیّت دارد می پذیرد، و بیان می کند و روشن می سازد. و بنابه دلایل، از این فرق و تأکید بر آن و توجّه دادن اذهان وافکار و نفوس به آن نمیگذارد (بجز نقدهایی که بر مسائل و مبانی مکتب (وحی، فلسفه و عرفان)، «تفکیکی» است نه «تأویلی» و «مزجی» و «التقاطی» و «تطبیقی»؛ زیرا این امر را ناشدنی می داند، و این سه مکتب (وحی، فلسفه و عرفان)، «تفکیکی» است نه «تأویلی» و «مزجی» و انطباق دادن را به زیان مبانی و حی و معارف قرآنی می بند، چون استقلال و خود بسندگی آنسها را مخدوش می سازد (و سطح آنبا را پایین

مطلب چهارم اینکه میگوییم سه مکتب، غرض جهت جامع هر کدام است، به این معنی که همهٔ معارف انبیایی را «مکتب وحبی» می نامیم، <sup>۱</sup> و همهٔ فرقه ها و نِحله ها و نظامها و سیستمهای فلسفی را «فیلسفه ـ روش عقل نظری»، و همهٔ شعبه های مکاشفه و عرفان را «مکتب کشف». بنابراین اگر به هنگام تحقیق علمی و تدقیق فکری، در ژرفکاوی مسائل، و شکافت ماهوی شناختها، شناختی، مسئلهٔ خاصی، و دیدگاه ویژه ای بهم رسد که بتواند مورد انطباق با محتوای اصیل و گرانسنگ و حی قرار گیرد، و بدان «افق مبین» نزدیک شده باشد، محل لحاظ قرار خواهد گرفت و صرفنظر نخواهد شد.

مطلب پنجم نیز باید بدانیم که تقسیم مکتبهای اعتقادی و شناختی به سه مکتب یاد شده، به این معنی نیست که در مکتب نخست و سوم عقل بطور مطلق معزول است، نه، بلکه در مکتب سوم مقدّمات و مبادی کشف و راه آن و برخی امور دیگر با عقل تعیین میشود، و اما در مکتب وحی، عقل -چنانکه معروف است - حجّت باطنی است و تصدیق وحی در آغاز با اوست. و چون وحی را تصدیق کرد، و نیز خستو گشت که خود بتنهایی توانا بر کشف حقایق نیست، در دامن وحی می آویزد، و با فروغیابی از مشعل فروزان وحی به سر منزل ادراک حقایق و فهم واقعیّات، در بعد نظری و ایمانی، و به درستها و نادرستها و رواها و نارواها، در بعد علمی و اقدامی و سلوکی، دست می یابد.

چنانکه در پیش نیز اشاره کردیم، هر یک از این سه مکتب ـ در ماهیّت اصیل خود ـ تشخیص درست و نهایی و سخن آخـر را، در هـر

۰.که امروز نمایندهٔ کامل و سالم و جامع و مستند آن، قرآن کریم است و تعالیم و احادیث پیامبر اکرم«ص» و ائمیّهٔ معصومین«ع» در تبیین قرآن کریم.

مقوله از مقولات نظری و علمی، از آن نماد و سمبل خویش میداند : وحي، عقل نظري وكشف. پس هنگامي كه ميگوييم مكتب وحي يا عقل یاکشف، به این معنی است که سخن آخر در هر مکتبی از آن نماد آن است، نه اینکه عقل در آن دو مکتب دیگر بکلی مطرح نباشد. و بلکه مکتب وحی تاکیدی ویژه بر «تعقّل» و فعالسازی عقل دارد (چنانکه روشن است)، منتها تعقُّل واقعى نه تخيِّل به توهَّم تعقُّل. تـعقل واقـعي، تعقّل به «عقل نوری» است، که صورت کامل آن، از طریق «تشرّع تام» (در عقيده و عمل) ( و بازگشت به «فطرت الستی» فعّال می گردد. در حقيقت در نهاد هر فردی یک عقل فعّال \_ ولیکن اسیر \_ وجود دارد. تا فطرت محجوب است و در زیر حجابهای غرایز و آوارهای اعمال نادرست و افكار ناسالم و اصطلاحات و مفاهيم پوشيده است، آن عقل نيز فعّال نیست، و در واقع، اسیر است و دست بسته و مغلوب. و چون فطرت آزاد و احیاگشت عقل نیز فعّال می شود. و این است که مکتب و حی همواره تاکید بر عمل به عبادات و ترک محرّمات و احیای فطرت و آزادسازی عقل فعّال انسانی دارد.

همچنین تصفیهٔ نفس نیز در مکتب و حی و تربیت قرآنی بسختی مطرح است، بلکه بایدگفت، تصفیهٔ نفس از ارکان اصلی است، چنانکه در آیات و احادیث بر آن تأکید بسیار شده است؛ منتها درمکتب و حی باید تصفیه و تزکیه و ریاضت همه \_ بطور دقیق \_ بر طبق موازین شرع و از مقولهٔ «عبادت» باشد، نه «صنعت». و عبادت آن است که از سر اطاعت

۱. مقصود از «تشرّع تام»، متابعت کامل شریعت است در اعتقاد و عمل و سلوک، و حفظ آن از دخالت هر امر دیگری برون از اعتقاد قرآنی و عمل و سلوک قرآنی. هرچه شناخت و اعتقاد بر طبق قرآن و عمل بر طبق احکام آن نقصان پذیرد، احیای فطرت نقصان می پذیرد، و به همان نسبت استفاده از «عقل نوری» ضعیف می شود. باشد، یعنی بطور دقیق بر طبق تعالیم قرآن و معصوم واقع شود، تا نتیجهٔ آن «کشف صحیح» باشد نه «شبه کشف» و امثال آن. چون دنیای کشف نیز دنیای پر مخاطرهای است و از غولان راهزن مصون نیست، غولانی که در پی راهزنی مکاشفانند.

در طريقتهای هندی و يونانی و جز آن از قديم، موضوع چگونگی ارتباط بدن و اعمال آن با تکامل روحی، و تاثیر مجموعهای از اعمال بدني در تكامل روحي مطرح بوده است، و حتى علاوه بر «تصفية روح»، به «تصفیهٔ جسم» نیز اعتقاد داشتهاند و اهمیت می دادهاند. و اقعیت نیز همین است، یعنی تاثیر متقابل روح و بدن و بدن و روح در یکدیگر قطعی است، و نقش تکاملی یا تسافلی اعمال هر یک در دیگری حتمی است و تصفیهٔ هر دو ضروری است، یعنی هم تصفیهٔ روح و هم تصفیهٔ جسم. تصفیهٔ جسم مددگار تصفیهٔ روح است. و تاکید شدیدی که در شرع بر «لقمهٔ حلال» و «لقمهٔ پاک» شده است یکی از مهمترین آثارش همین است: تصفيه جسم. ( و بايد گفت كه در اين مقوله نيز تـعاليم قـرآنـي و حديثي معجزاتي شكرف ارائه كرده است، و به نحوى همهٔ اعمال انسان را \_ اکر توجهی باشد \_ در جهت سلوک قرار داده است. تاثیری که عبادات فعلى شرعى (نماز، روزه، زكات، حج، جهاد، انفاق و....) و همچنين عبادات ترکی (ترک دروغ، ترک غیبت، ترک کبر، ترک نظر به نامحرم و...) دارد، بویژه در صورتی که آداب قلبی این اعمال نیز رعایت گردد (که تاثیر سازنده به این جهت مربوط است)، بسیار سریع و شگفت آور

حتی بعضی از بزرگان، اصل کار، در راه سلوک و وصول را سه چیز دانستهاند :
 (۱) \_ لقمهٔ حلال.
 (۲) \_ توجّه به نماز و حضور قلب در آن.
 (۳) \_ بیداری (مقداری از) شب برای عبادت و مناجات.

است، و نشان دهندهٔ عظمت قرآن کریم، و سنّتهای پیامبر اکرم«ص» و تعالیم معصومین«ع» و بی بدیل بودن آنها و حقّانیّت و روحانیّت این دین و این تعالیم و این اعمال است. و با اطلاع از این معانی روشن می شود که آنچه در دیگر نِحله ها و مکتبها و طریقتها در این مقوله گفته شده و تعلیم داده شده است، در جنب تعالیم اسلامی و با مقایسه با تعالیم اسلامی ناچیز و ناسَخته است.<sup>۱</sup>

و این عبادات شرعی و سلوک متشرّعانه است که اگر با رعایت شرایط قلبی و قالبی عملی گردد (و البته این دو رعایت مذکور لازمهٔ سلوک است)، انسان عامل را بزودی به «فطرت الستی» خویش باز می گرداند، و از «عقل نوری» بهرهمند می سازد. و در این هنگام است که «عبادت حقیقی» و «حقیقت عبادت» تحقّق می یابد. <sup>۲</sup> و معنای این سخنِ امام صادق «ع»، معلوم می شود که دربارهٔ «عقل» فرمود : «ما عُبِدَبهِ الرّحمان» <sup>۳</sup>؛ عقل در صورتی که عقل باشد (عقل نوری - اگرچه مرتبهٔ ضعیف آن)، مقتضی عبادت خداست.

و بدینسان فرق و امتیاز سلوک شرعی و دیگر سلوکها آشکار میگردد. حاصل آنچه دیگران گفتهاند تا این انـدازه نـیست، و اصـلاً از اینگونه نیست، مثلاً آنچه در :

آیین بودایی بدان توجه بسیار شده و در «طریقت بودایی» غایتِ مرد دیندار شمرده شده است، یعنی رسیدن به نیروانا (عدم سعادت آمیز ـ

- **۱. و** پیداست که «سَختگی»، در این تعالیم و طریقتها ضرورت دارد، تا جامع باشد، و توازن میانِ روح و جسم را برقرار سازد، و زندگی اینجهانی رانیز مختل و ناهماهنگ نسازد.
- ۲. چون با «عقل نوری»، معرفت تحقّق می یابد، و چون معرفت حاصل گشت، عبادت، عبادت حقیقی می شود.
   ۳. «اصول کافی» ج ۱، ص ۱۱.

مكتب تفكيك

و هر چه از اینها و امثال اینها، مربوط به «سلوک» یا «شبه سلوک» است، از آنهاکه مربوط به پیش از اسلام و قبل از «نزول قرآن کریم» است، و سپس - در ضمن جریانهای گوناگون - وار د اسلام شده است، و در میان مرتاضان و سالکان مسلمان سنی - و سپس شیعه - رواج یافته است، و از جمله به پارهای از «رموز» آنها، دراین آثار (بتفاوت) اشاره گشته است :

۱. که دارای هشت رکن است و از جملهٔ آنهاست : «ارادهٔ درست (ترک لذّات جسمانی...)، خلسه و حال درست...» ـ «دایرة المعارف فارسی» ج ۱، ص ۴۵۹. و کسی که دراین مقولات سری داشته باشد، و بـه سـرّی رسـیده باشد، و مقایسهای بکند، <sup>۱</sup> به آنچه یاد شد بیشتر پی میبرد<sup>۲</sup>.

و کمتر درمیان اهل اصطلاح و مدّعیان اطلاع، کسی دیده میشود که بویی از این مقولات مهم برده باشد، و دیدیم که «شیخ مجتبی قزوینی» بر آنها وقوف داشت وقوفی عظیم.

مطلب ششم هنگامی که میگوییم، سه مکتب مزبور، به اعتقاد تفکیک گرایان، از هم جداست، به این معنی نیست که هیچ نقطهٔ التقایی، در هیچ مسئلهای، میان این مکتبهای سه گانه وجود ندارد، نه، بلکه به این معنی است که زمینه های «تکوّن» و عناصر ماهوی، و مبدأ پیدایش این سه مکتب یکی نیست، و داده های خالص هر یک، بدون دخالت دادن عنصر تأویل در آن با یکدیگر وحدت ماهوی ندارد، و به گفتهٔ مثل معروف، «هر گلی یک بویی دارد»، و این امری است بسیار روشن. زیرا مبدأ تکوّن یکی وحی است، و مبدأ تکوّن دیگری اندیشه های انسانهای متفکّر، و مبدأ است، و فلسفه چیزی، و عرفان چیزی دیگر... و معارف وحی آسمانی کجا، و مبانی اندیشه هاو شناختها و ریاضتهای انسان عادی زمینی کجا؟ انسان هادی، و انسان عادی، چه قیاسی؟

۱. از جمله، مقایسه شود مطلب «الواح عمادی» با مثلاً «طواف» در «حج»، یا «سعی صفا و مروه».
 ۲. باید توجّه داشت که همانگونه که آراء گوناگون، از فلسفهها و مکتبهای گوناگون قدیم، در «فلسفهٔ اسلامی» نفوذ کرده است و حضور دارد، در طریقتهای تصوّف اسلامی نیز آداب گوناگونی از جملهٔ آنچه ذکر شد نفوذ کرده است و حضور دارد، در طریقتهای تصوّف اسلامی میزان» ج ۵، ص گوناگونی از جملهٔ آنچه ذکر شد نفوذ کرده است و حضور دارد. در طریقتهای تصوّف اسلامی هوناگون قدیم، در «معی مفا و مروه».

و چنین تصور میرود که هر مطّلع منصفی، و هر معارفشناس آگاهي، و هر متعمّق ژرفنگري \_ يس از تأمّل كافي \_ مكتب خراسان را در خور احترام و پذیرش بداند، و بزرگان آن را محترم شمارد، و بر ياسداري آنان از مرزهاي مقدّس حقايق قرآني و حديثي آفرين گويد. البته برای مدرسان و فاضلان فلسفهدان و شاگردان آنان که از نخست همان شيوه را آموختهاند و سرمايهٔ معارفيشان و محتواي شناختيشان همانهاست، و تأنس با آنگونه معارف و آنگونه شناخت بهم رسانیدهاند، تصور موضوع و قبول آن ـ آنهم مانند يک تفکيکي ـ بسيار سـخت و سنگین است. و این سختی و سنگینی چیزی است که ما تفکیکیان نیز آن را حس ميكنيم و ميفهميم. زيرا ـ چنانكه هم اكنون اشاره شد ـ براي فاضلانی که پس از تحصیل مقدّمات ادبی و مقداری منطق و اصول و فقه - به سائقه ذوق و طلب - پي شناختهاي عقلي و معارف اسلامي رفتهاند، و از آغاز، آن مسائل را با همانگونه برداشت آمو ختهاند، و استادان معتقد به آن مبانی را درک کردهاند، و به شخصیت علمی و روحی و معنوی و معارفی آن استادان پی برده و باور آورده و اعتماد کردهاند، و به شخصیت علمی و روحی و معنوی و معارفی استادان «مکتب تفکیک» يي نبرده و آنان را نشناختهاند، و با تفكيكيان نيز، با تأمل مـنصفانه در مدعای آنان، به منظور کشف بیطرفانهٔ واقعیات \_ نه از سر معارضه و... \_ برخورد نكر دهاند، براى اين فاضلان البته قبول آنچه اصحاب «مكتب تفکیک» میگویند سخت است. خود نویسنده نیز در آغاز توجه به معقول و تحصیل آن و تأنُّس با برخی موضوعات و متون عرفانی و سرودن يارهاي شعر ذوقي و عرفاني وار همينگونه بود، و به همان مطالب و مبانی سخت دل بسته بود، و شیفتهٔ همانها بود. و اگر کسانی و فاضلانی تفکیکی، از تفکیک یا استادان آن سخن میگفتند سر پذیرش که هیچ، تاب تحمّل نیز نداشت، و این همان «حبُّ الشّیء یُعْمی و یُـصِمّ» است، دوستی و علاقهمندی و دلبستگی به چیزی چشم و گوش انسان را میبندد، و از شنیدن و توجه یافتن به هر چیز دیگر باز میدارد. و البته چنین چگونگی، در طلب حقیقت و کسب معرفت، مانعی است بنیادین و حجابی است بزرگ.

مطلب هفتم

در تأکید و تبیین مطلب ششم می افزاییم که این نظرگاه که می گوید سه مکتب یادشده و معروف، قابل انطباق نیست، نمی خواهد بگوید که يک پيامبر بر حق و يک فيلسوف الهي و يک عارف رېاني، مردمان را به سه چيز فرا ميخوانند، و در برابر حقايق عالم سه مـوضع كـاملاً مـتباين دارند، نه، موضع هر سه یکی است، به این معنی که پیامبران مردم را به شناخت خدا و آخرت و تکلیف فردی و اجتماعی و سلوک تکاملی دعوت میکنند، و به تحصیل معرفت اجتهادی و عمل برطبق آن، برای رسيدن به حيات هميشگي و سعادت جاودان، فرا مي خوانند، فيلسوفان الهي و عارفان خداشناس نيز در همين راه گام ميزنند، و بتقريب هـمين مسائل را ـ در محدوده هایی خاص ـ مطرح مـی سازند. پس مـوضع و مدّعای این سه مکتب \_ بطور عمومی و کلی \_ نه تنها متباین نیست، کـه متوافق نیز هست. آنچه متفاوت است دیدگاههاست و چگونگی نگرش به حقایق و مسائل. مدّعای هر سه مکتب \_ بتقریب \_ یکی است، لیکن ابعاد ماهوی مسائل مطرح شده یکی نیست، و مقدار «بلوغ» بسیار متفاوت است.

به سخن دیگر : شکل مدعا یکی است، لیکن محتوای مدعا ـ بـه

صورتي كه قابل انطباق ماهوي و تام باشد \_ يكي نيست. از باب مثال، «خلق» ۔ به معنای مصدری (آفریدن) ۔ که نبی میگوید، غیر از خلق به همين معنى است كه فيلسوف يا عارف مي كويد، همچنين رابطة خلق بـ خالق (به تعبير فلسفى : ربط حادث بـه قـديم)، عـلم خـالق بـه خـلق و چگونگی آن، اراده و فعل، حقیقت ارواح و خلقت آنها، جسم و ماهیت آن، عوالم و امكانات تحوّلي آنها، وحي و نبوّت و حقيقت آنها، سعادت و شقاوت و حقیقت آنها، معاد ارواح و ابدان، نعمت آخرت، عـذاب آخرت، خلود و جاودانگی و... البته ممکن است فیلسوف یا عارفی (و فلسفهدان و عرفان شناسي)، عقايد شخصي و مبناي عملي خود را بر اصول ديني استوار كرده باشد، يا توجه به تفاوت مباني نيافته باشد، يا پنداشته باشد که همه یکی است و همه همان حقایق و حیانی و قرآنی است که به زبان و اصطلاحات فلسفه و عرفان بيان مي شود... يا كساني و فاضلاني از اوایل تحصیل مطالب معقول با آنها خویگر شده باشند و مجالی و مذکّری برای تأمل در موضوع تفکیک نیافته باشند. این چگونگیها وامثال ایـنها ممکن است، و درمیان عالمان فلسفی مشرب و فیضلای فیلسفهدان و فلسفه خوان و عارف ذوق ما مصداقهای بسیار دارد. و از همینجاست که در میان اینگونه عالمان و فاضلان کسانی یافت می شوند عابد و متعبّد و متّقى ومتهجّد، و واصل بهبرخي مراحل و مقامات (بخصوص با ارادت و محبّت و توجّه و توسّلی که به مقام شامخ اهل بیت «ع» دارند)، که نمونههايي چند را ما خود شناختهايم.

اينها همه درست است و در آنها سخني نيست، ا بلکه سخن اين

۱. البته با عدم غفلت از این موضوع بسیار حساس وعمیق و مهم ـکه بدان اشاره کردهایم ـ یعنی اینکه نتایج کار، در درک مراحل و مقامات و غایات وصول («بلوغ کمالی» و «قرب الهی»)، دراین دو مورد بحتم متفاوت خواهد بود : در مورد طالب و سالکی که با معارف و معتقدات است که حاقؓ محتوای شناختی و معارفی فیلسوف \_ بما هو فیلسوف \_ و حاقؓ محتوای شناختی و معارفی عارف \_ بما هو عارف \_ با هم متفاوت است. و حاقؓ محتوای شناختی و معارفی این هر دو با حـ اقؓ محتوای شناختی و معارفی قرآنی یکی نیست، و مرتبهٔ «بلوغ» نیز یکی نیست. و تفاوت بسیاری در میان هست، و مرزهای صیرورت و تحقّق، جـدای جداست. و جوهر اعلای معارف قـرآنـی چیزی دیگر است. و ما تصریح برخی از استادان فن را \_ دربارهٔ همین مطلب عیناً \_ بزودی نقل خواهیم کرد، تا معتقدان به آن مبانی را نیز تنبّه و تذکّری باشد.

مطلب هشتم نظر اصحاب «مکتب تفکیک» این نیست که میان پیامبران و حکیمان الهی و عارفان همواره دشمنی و ستیز بوده است، و پیوسته روزگار را با عناد سپری کردهاند، هرگز... پس غرض این نیست که این سه دسته را در دو صف مقابل قرار دهیم و به جدال واداریم. پیامبران و اوصیای عظام ایشان، و فیلسوفان الهی و عرفای شامخین، همه و همه ۔ چنانکه اشاره گردید ۔بشر را به معارف عالیه فرا خواندهاند، و دو حقیقت بزرگ «مبدأ و معاد» را تعلیم دادهاند، و تحصیل معرفت و تهذیب نفس و سلوک فکری و عملی (عبادت و ریاضت) و زندگی انسانی و سالم فردی و اجتماعی را توصیه کردهاند. و فلاسفه و عرفا، در طول تاریخ ۔ اغلب ۔ کوشیدهاند تا خود را به انبیا(ع» و اوصیا(ع» نزدیک سازند.<sup>1</sup>

◄ قرآنی خالص حرکت کند، و طالب و سالکی که با معارف و معتقدات ممتزج... (و همینگونه
 ۱ست طرق و اعمال سلوکی). و این چگونگی بر ژرفبینان این معانی و متعمقان در این مبانی نباید
 پوشیده باشد. و اینجا را، بیش از این اشاره، در خور نیست.
 ۱. تا جایی که برخی مدّعی شدهاند که فلاسفه اصول معارف خویش را از پیامبران گرفتهاند.

و آنان که اهل شريعتی بودهاند بيشتر نسبت به آن شريعت ابراز اخلاص کردهاند، بويژه حکيمان و عارفان و متفکّران بزرگ اسلام، که در برابر قرآن کريم و مقام رسول بزرگ خدا«ص» و اوصيای طاهرين او همه گونه خضوع داشتهاند، و صرفنظر از مبانی و اصطلاحات خويش، خود را از برکات دين سعادتمند دانستهاند، و کوشيدهاند تا اصول و مطالب خود را منطبق با شريعت و پرتو يافته و فروغ گرفته از آن معرفی کنند، و دربارۀ فضايل دين اسلام کتاب بنويسند، مانند ابوالحسن عامری و کتاب «الإعلام بمناقبِ الإسلام»،

۔ یا اگر نتوانند مطلبی را برپایهٔ اصول خود اثبات کنند، آن را با قبول از شرع و پذیرش از شارع و تصدیق «صادقِ مصدَّق» بپذیرند، مانند ابن سینا و بحث «معاد جسمانی» در کتاب «شفا» ،

يا بكوشند تا مطلب را \_ در هر صورت \_ با مبانى و اصول پذير فته خود به اثبات رسانند، مانند ملاّصدرا و بحث معاد جسمانى در «اسفار» ، \_ يا در فلسفة سياسى، ملاك تداوم «وصايت» و حاكميّت قرآنى را

تبيين كنند، مانند فارابي در «آراء أهل المدينة الفاضلة» ،

۔ یا دربارۂ اہمیّت روزہ و قرائت قرآن کریم و عبادت در شب تأکید ورزند، مانند شیخ اشراق در «التّلویحات» ،

\_ یا پارهای دریافتهای خویش را مورد قبول انبیا«ع» بدانند، و در تعبّد دینی و تقوی و عبادت بسیار بکوشند، مانند میرداماد حسینی در «قَبَسات»...

اینها و اینگونهها هست و جای سخن نیست. جای سخن اینجاست که ماهیت علمی و نظری و شناختی مبدأ و معادی که در این سه مکتب عرضه شده است و بشریت را به پذیرش آگاهانهٔ آن فرا خواندهاند یکی است یا نه؟ و سرچشمه های نشئتیابی همه یکی است یا نه؟ و سنخ برداشت و تلقی هر سه مکتب از حقایق یکی است یا نه؟ و بلوغ کمالی در «معرفةُالله» و «حبُّالله» و «قربُالله» در هر سه مکتب در یک حد است یا نه؟ و در این مقوله ها، ارزیابان مطلع و آزاداندیش به چه نتیجه ای خواهند رسید؟ سخن این است.

و روشن است که با تفاوت و عدم تفاوت این سه مکتب، در دید و تلقی، فروع و نتایج نیز متفاوت یا غیرمتفاوت خواهد شد، یعنی طریق تحصیل معرفت، و تهذیب نفس، و کسب قدرت، و سیر باطنی و نتیجه آن، و رابطهٔ انسان باحقیقت عالم \_ چنانکه اشارهای گذشت \_ تفاوت خواهد کرد، حتی دربارهٔ خود «وجود» نظر یک گونه نخواهد بود. و هنگامی که چنین شد، راز معرفت \_از زمین تا آسمان \_ فرق خواهد کرد... بویژه که در رسیدن به کمال معرفت قرآنی، حرکت با احیای «فطرت» (أفی الله شَکُّ...) آغاز میگردد، و سپس به استفاده از «عقل نوری» می رسد، و آنگاه تدبر در قرآن و استفاده از «روحانیّت معصوم». و در

> ۱ \_احیای فطرت. ۲ \_بهرهمندی از عقل نوری. ۳ \_ تدبّر در قرآن.

یعقوب کِنْدی نقل شده است) نیز، با آنچه از طریق وحی حاصل می شود تفاوت بسیار دارد (در جوهر و حدود و ظهور و آثار)، با توجه به اینکه آنچه کِنْدی گفته است معلوم نیست که از طریق سلوک فلسفی یا عرفانی به دست آید. در مطلب پنجم نیز در این باره اشاراتی گذشت.

آنچه مکتب تفکیک میگوید و بر آن تأکید میورزد (یعنی جدا ـ بودن سه راه معارفی و شناختی و انطباق ناپذیری آنها)، همان را بسیاری از معتقدان به مکتبهای فلسفی و عرفانی و مدافعان آنها و مدرسان و مؤلفان برجستهٔ این رشته ها نیز، در خلال گفته ها و نوشته های خویش ـ در جاهایی و به مناسبتهایی ـ ابراز داشته اند.

من در اینجا برای انس یافتن اذهان عالمان و فاضلان و مدرسان و استادان و طلاب و دانشجویانی که نسبت به مدعای مکتب تفکیک احساس دوری و جدایی میکنند، مطلبی از صاحب تفسیر «المیزان»، علاّمه سیّد محمدحسین طباطبائی ـ رحمةالله علیه ـ نقل میکنم تا این احساس دوری و جدایی بدل به انس و تفاهم گردد. ایشان در جلد پنجم «المیزان»، زیر عنوان «بحثی تاریخی»، مطالبی ذکر میکنند دربارهٔ تاریخ تفکر اسلامی و راههایی که طوایف و مذاهب اسلامی دراین باره پیمودهاند. در پایان این بحث ـکه افزون بر ۱۲ صفحه جای گرفته است ـ

... خلاصه، این،سه راه و سه طریق شـد بـرای جسـتجوی حقایق وکشف آنها : ظواهر و بیانات دینی [قرآن و احادیث]، بحث عقلی [فلسفه] و راه تصفیهٔ نفس [عرفان وکشف]. هر یک از این سه راه را طایفهای از مسلمین پیمودهاند، و میان این سه طایفه [عالمان قرآنـی تـفکیکی، مطلب نهم

فیلسوفان اسلامی و عارفان اسلامی]، همواره کشمکش و حمله و درگیری بوده است. و جمع کردن میان این سه طایفه مانند زوایای مثلث است که (۱۸۰ درجه می باشد و) اگر بر یکی از آنها بیفزایی بناچار از دو زاویهٔ دیگر کاستهای (و جز این محال است). در تفسیر قرآن نيز اختلاف فاحشى ميان مفسّران، برياية اختلاف مشرب علمي آنان وجود دارد، به این معنی که در غالب موارد، نظر علمی (فلسفی یا عرفانی)، بر قرآن تحمیل شده است و نه عکس آن، مگر در جاهایی شاذ و اندک. و تو دانستی که قرآن، هر چه از طریق معرفت، حق و درست است تصديق مي كند. و حاشا از ساحت قرآن که باطن آن حق باشد و ظاهر آن موافق باطن نباشد. و حاشاکه حقی - ظاهر یا باطن - وجود داشته باشد و برهان حق و صحیح آن را رد و نقض کند. برای همین است که جمعی از علما، با استفاده از سرمایهٔ علمی خویش، با همهٔ اختلاف مشرب، درصدد بر آمدند تا میان ظواهر و بیانات دینی و مطالب عرفانی توافق برقرار کنند، مانند ابن عربي و عبدالرّزاق کاشاني و ابن فهد و شهيد ثاني و فيض کاشاني. جمعي ديگر خواستند ميان فلسفه و عرفان توافق برقرار سازند، مانند ابونصر فارابی و شیخ سهروردی صاحب حکمت اشراق و شیخ صائن الدين محمد تركه. و گروهي خواستند ميان ظواهر و بيانات ديني و فلسفه جمع کنند، مانند قاضي سعيد (قمي) و برخي ديگر، و ديگراني خواستند ميان همهٔ اين مشربها [دين، فلسفه و عرفان] توافق پدید آورند، مانند ابن سینا در تفاسیری که نوشته است و دیگر کتابهایش، و مانند صدرالمتألهین شیرازی در کتابها و رسالههای خود، و عدهای از کسانی که پس از ملاصدرا آمدهاند... و با وجود همهٔ این تلاشها، اختلاف ریشهدار (میان این سه مشرب و سه مکتب) همچنان باقی است. و این کوششهای بسیار دربارهٔ ریشه کن کردن اختلاف نتبجهای نداشته است جز محکمتر شدن ریشههای اختلاف، و در کار خاموش کر دن آتش اختلاف ثمری نداده است جز هر چه بيشتر شعلهور ساختن آن آتش، بطوري كه «ألفَيتَ كلَّ تَميمةٍ لاتَنفَعُ

جنان می یابی که دیگر هیچ دوایی برای این درد سودمند نیست [و تفاوت همچنان به حال خود باقی است و باقی خواهد بود.] و تو می نگری که اهل هر فنی از این فنون، مخالف خود را به جهالت یا زندقه یا سست رأیی متهم می دارد، و تو ده های مردم هم از همهٔ آنان دوری می جویند...<sup>۱</sup>

اکنون در این سخنان تأمّل کنید، آیا حاصل جز همان چیزی است که اصحاب «مکتب تفکیک» خراسان میگویند، و خلاصهٔ آن دو جمله است :

سه راه معارفی و شناختی وجود دارد، و آن سه راه قرابل انطباق نست.

پس بدینگونه چرا باید سخن تفکیکیان مورد تلقی درست قرار نگیرد. البته هر کسی می تواند هر مذاقی را دوست می دارد، یا حاصل تحصیلاتش همان است، داشته باشد، و کسی معارض و مخالف نیست. کسی مطلبی دستگیرش شده است و به همان اعتقاد دارد، یا در مقام بحث و تألیف و اظهارات علمی آن را ابراز می دارد، باشد، مسئلهای نیست، لیکن نپذیرفتن یا حتی مجال ندادن به ابراز حقایق مسلّم چرا؟ حقایقی که تا آنجا مسلّم است که از سوی دو قطب مخالف، تصدیق صریح آن ابراز شده است.

در دنبالهٔ سخنان استاد سیّد محمدحسین طباطبائی، چند تـوضیح میافزایم :

۱ ـ سخن مرحوم طباطبائی، راز ژرف احادیثی راکه بسختی از تأویل نهی میکند نیز آشکار میسازد، زیرا نتیجهٔ «تأویل» همان «تحمیل»

۱. «المیزان» ج ۵، ص ۲۸۲ ـ ۲۸۳، چاپ بیروت (۱۳۹۰ ق).

است. نیز سخن مزبور، اعجاز «نهج البلاغه» را نشان می دهد که قرنها پیش، امام علی بن ابیطالب «ع» این خطر را یاد کرده و فرموده است : «... و یَعْطِفُ الرَّأْیَ علی القرآن، اذا عطفوا القرآن علی الرَّأْی <sup>۱</sup> ← (هـنگامی کـه مهدی «ع» ظهور کند)، رأیها را تابع قرآن قرار می دهد، در آن زمان کـه آنان قرآن را تابع رأیها قرار داده (و حمل بر آراء خود کرده) باشند». نیز در این سخن امام علی «ع» تأمل کنید، در پایان سخنانی دربارهٔ عظمت قرآن و ویژگیهای سترگ کتاب الهی : «... وَاتَّهِمُوا علیه آراءَ کم <sup>۲</sup> ← در برابر قرآن، رأیها (و افکار و مفاهیم و مصطلحات و نظریه ها)ی خود را متهم شمارید». یعنی هرگاه مفهوم قرآنی با نظر و دریافت و اصطلاح و مواضعهٔ علمی شما دربارهٔ موضوعی مخالف بود، بگویید رأی و نظر ما نادرست است، و هرچه قرآن می گوید همان درست است و حجّت است، زیرا حجیّت و حی قطعی است.

۲ - این سخن که «حاشا از ساخت قرآن که باطن آن حق باشد و ظاهر آن موافق باطن نباشد»، نیز سخن عجیبی است، که یکسره محکوم می کند تأویل فلسفی و عرفانی را، یعنی اینکه مثلاً گفته شود این آیات اگرچه ظاهرشان مطابق مطالب ما نیست (مثلاً آیات معاد جسمانی)، لیکن باطن آنها موافق است. چون معنای این سخن این است که ظاهر آیات چیزی می گوید مخالف باطن آن و باطن آیات چیزی می گوید مخالف ظاهر. مرحوم طباطبایی همین مطلب را رد و محکوم می کند، با تعبیر انکاری «حاشا».

۳ \_ اینکه فرمودند : «توده های مردم از همه دوری می جویند»،

.۱ «نهج البلاغه» ص ۴۲۴؛ «شرح عبده» جزء ۲، ص ۲۹.

۲. «نهج البلاغه» ص ۵٦۷؛ «شرح عبده» جزء ۲، ص ۱۱۲.

بایدگفت تو ده های متدیّن ـ به سائقهٔ درک ایمانی و تلقی فطری خویش ـ تفکیکی هستند، و اگرکسی در ذهنشان تصرف نکند همان را معتقدند که اصحاب مکتب تفکیک میگویند. یعنی معارف و اعتقادات خالص را در بیانات دینی قرآنی و حدیثی میجویند و به همان عقیده دارنـد، و اگر ترجمهای فارسی از قرآن در دست داشته باشند، به هر چه در آن بخوانند ایمان دارند، بدون اینکه ذهنشان به سوی موضوعات تأویلی بلغزد.

۴ ـذکرکسانی مانند ابن فهد حلّی و شهید ثانی (و فیض کاشانی به اعتبار اظهارات اخیر ایشـان در تـمسّک بـه حـقایق مـعارف قـرآنـی و حدیثی)، در شمار ابنعربی و عبدالرّزاق کاشی مناسب نیست، زیرا سنخ معارف اینان یکی نیست.

مطلب دهم گفتهاند : «غایات و هدفها سه است : غایت جسدی که اگر کسی بدان بسنده کند، از عالم بهایم فراتر نشود. و غایت روحانی جزئی، که آدمی را به تحصیل فضایل اخلاقی و عقلی وا می دارد، و غایت روحانی کلی، که آدمی را به کمال مطلق می رساند.» و این رسیدن به «کمال مطلق» جز به دلالت «کامل مطلق» صورت پذیر نیست، و کامل مطلق ـ تنها و تنها معصوم است. این است که مفتاح علوم قرآن ـ تنها و تنها ـ معصوم است. پس معصوم نیز نعمت عظمای الهی است چنانکه قرآن نیز نعمت عظمی است. قرآن، معصوم صامت است و معصوم (پیامبر یا امام) قرآن ناطق. و باب علم قرآنی هنگامی گشوده می شود که مفتاح علم و دلالت معصوم در دست باشد.

به سخن دیگر : رسیدن به کمال مطلق مبتنی بر «علم تام» به واقعیّت

وجودی انسان است و عمل به اموری \_ درونی و بیرونی \_ که رساننده به «مقصد اصلی» است، یعنی جداکنندهٔ انسان است از «غیرالله»، و رسانندهٔ او است به «جوارالله»، که شادمانی مطلق و ابدی است. و این علم از «علم محیط خدا» سرچشمه می گیرد، که مراتب اعطایی آن جز در نزد معصوم نیست.

موضوع دیگر اینکه انسان برای وصول به «مقصد اصلی» نیازمند به تربیت الهی است، و بدیهی است که بدون آن هیچ وصولی نیست. و تربیت الهی در مرتبه کامل آن در دست «ربّانی آیات» است یعنی معصوم (چون غیر معصوم قابل این جهت نیست. و این نیز واضح است)، زیراکه اصل این تربیت از مقولهٔ «ولایت تکوینی» است، که از خدای متعال به پیامبر اکرم «ص» رسیده است، و از پیامبر اکرم به علی بن ابیطالب «ع» و سپس به دیگر معصومین «ع». و تا این تربیت نباشد کمالی برای هیچ کس متصور نيست. آرى «اللهُ ولتَّالَذين آمَنوا يُخرِجُهُم مِن الظَّلمات إلى النور...»، اين خداست كه با تجلّي در مشكات ولايت، نفوس را به تربيت الهي متحقّق ميسازد. پس انگارة اصلي تربيت همان تربيّت الهيّة وَلَـوّيه است، و تحقّق آن به دست معصوم است و لاغیر. و سرّ عظیم غدیر و حدیث «من کنت مولاه فهذا علیؓ مولاه» نیز همین است. ظهور و تحقّق تربيت در قبول مولويّت الهيّة وليّ است و تولَّى او. و مولويّت همان تربیت است \_ فردی و اجتماعی \_ و حقیقت تـولّی بـه تـبرّی است. پس «حرکت صحیح»، در «مسیر اعظم» به سوی «مقصد اصلی»، توجّه تام (در ظاهر و باطن و قلب و قالب و علم و عمل) به معصوم و انقطاع تام از غير معصوم است و لاغير. و هرچه جز اين باشد \_ اگر چه ده ها جلد کتاب عظيم و مملو از معلومات عمیق و اصطلاحات زیبا و بحثهای شگرف و سخنان جاذبه دار و اعجاب آور \_ همه و همه در این مقصد هیچ است و پوچ

(مگر برای کسی جنبهٔ «اِعداد» داشته باشد)، و همه «تسویلات عقلی» است که مرتبهای بالاتر و خطرناکتر از «تسویلات نفسی» است و خاص دانشمندان و علمداران است (در آنچه معروض افتاد بدقت تأمّل شود).

در احادیث متعدد رسیده است که «معرفةالله» بدون معرفت ولایت سودمند و نتیجه بخش نیست. چرا؟ چون معرفةالله بدون معرفت ولایت، در واقع، معرفةالله نیست، تصور معرفةالله است هر چه باشد و از هرکس. رسیدن به هر چیز تنها از راه آن و باب آن میسر خواهد بود. و خدا چنان قرار داده است که آنان باب الله و باب معرفةالله باشند (بکُم فَتَحَالله وبکم يَختِم).

در «حدیث متواتر غدیر»، در روایت ابن جریر طبری (م: ۳۱۰ق)، که آن را با اسناد فراوان نقل کرده است، از جمله چنین آمده است کـه پیامبر اکرم«ص» فرمود :

اِفَهَمُوا مُحكَمَ القرآن، ولا تَتَبِعُوا مُتَشَابِهَه. ولَن يُفَسِّرَ ذلك لكُم إلا مَن أَنَا آخِذُ بيدِه و شائلٌ بعَضُدِه...<sup>١</sup> - آيات محكم قرآن را درست بفهميد، و در پي آيات متشابه مرويد. و هرگز كسى اين كتاب را براى شما تفسير نخواهـد كرد، مگر اين كس كه من دست او را گرفته و بلند كردهام و به شما نشان مىدهم (يعنى علىبنابيطالب ع»).

چنانکه ملاحظه میکنید، در این حدیث معتبر، کلمهٔ «لَنْ» که نفی ابدی است بکار رفته است، یعنی هرگز به تفسیر واقعی قرآن و علم قرآنی و معارف قرآنی نخواهید رسید، مگر از طریق علی و ائمّهٔ اولاد عملی \_ علیهم السّلام \_ و این مضمون در دهها حدیث معتبر دیگر \_ از طرق اهل سُنّت و شیعه \_ آمده است. و این سخن آورندهٔ قرآن است، یعنی پیغمبر ما مسلمانان.

آری این معصوم است که قابلیت «علم کتاب» را دارد و «مَن عِندَه علمُ الکتاب» است، و کتاب خدا را فقط او می تواند آموخت. «و علم صحیح» (نه علمهای مفهومی و صناعی و اصطلاحی و صنعتی، که در حقیقت «صناعت» است و «صنعت» نه «علم») جز از کتاب خدا حاصل نخواهد گشت. فقط و فقط، کتاب خدا، خالص و بدور از هرگونه سایش و فرسایش، و تأویل و تبدیل، و توجیه و تطبیق و تحریف و تغییر و تفسیر به آراء و اقوال. اینهمه تأکید که در احادیث بر منع از تأویل قرآن و تفسیر به رأی رسیده است، برای سود و سعادت خود انسان است. چون شما در مقام تأویل و «تفسیر به رأی» از علم خود استاده می کنید نه از «علم قرآن». و این علم، در برابر کتاب و تعلیم معصوم علم نیست.

امام صادق«ع» می فرماید : مَن لَم يَعْرِفِ الحَقَّ مِنَ القرآن، لم يَتَنَكَّبِ الفتن. <sup>ا</sup> ـ هـر كس حـق (عـلم و مـعرفت صـحيح) را از قـرآن (خـالص و بیالتقاط) نياموخت، از فتنهها و گمراهيها رهايی نيافت.

و این فتنه ها \_ از جمله \_ همان آشوبهای فکری و اختلافات نظری و غوغاهای اندیشه ها و اصطلاحات و مفاهیم و القـ آت است، کـه انسانهای گوناگون، در طول سده ها و اعصار (بـا مـزاجـها و ذهـنیتها و اندیشه ها و اعمال و سلوکها و افکار و ریاضتهای گوناگون که هـمه در

 <sup>.</sup> وبحارالانوار» ج ۲، ص ۲۴۲، به نقل از کتاب والمتحاسن».

نظرها و مفهومها مؤثّرند) اظهار داشتهاند. و راه رهایی از همهٔ فتنههای عقلی و فکری و شناختی و عقیدتی (که مهمترین و خطرناکترین وگمراه ـ کننده ترین و زیانبخش ترین فتنه ها و گرفتاریهاست)، و همچنین فتنه های عملی و اقدامی و سلوکی و روحی و فردی و اجتماعی و سیاسی و اقتصادی و تعلیمی و تربیتی، شناخت صحیح قرآن است از طریق معصوم، و عمل به قرآن به دلالت معصوم.

و این است راز ژرف و سرّ کبیر حدیث مسلّم «ثَقَلَین»، که پیامبر اکرم«ص»، امّت را به این دو میراث بزرگ و یادگار سترگ خویش رجوع داد، و هدایت (راه یافتن) و گمراه نگشتن را منحصر در تمسّک به آن دو و پیروی از آن دو شمرد، و جدایی از آن دو را مایهٔ «ضلالت» و گمراهی خواند، جدایی به هر اندازه، و به هر معنی و مصداق...

و باید توجه داشت که اصل مطلب امری عقلی است که به صورت نقل ارشادی بیان گشته است. و همین است که «ثقلین» را، دو نعمت عظمای الهی خواندهاند، که هیچ نعمتی در حد مقایسه با آنها نیست. و طبق آیات و روایات مسلّم، در قیامت، دربارهٔ این هر دو نعمت عظمی و حجّت کبری سؤال خواهند کرد، که در پیروی از آن دو و تمسّک به آن دو یادگار جاودان وحی الهی چه کردید؟ چه اندازه تصدیق کردید و چه اندازه تأویل؟ و چه اندازه در عمل موافقت کردید و چه اندازه مخالفت؟ و آیا راه آنان دو را رفتید یا راه دیگران را، چه در سیاست و چه در علم و

و روشن است که هر نعمتی را شکری در خور آن واجب است. و شکر این دو نعمتِ توأمان به این است که آنها را خـالص بـفهمیم و بـا چیزی در نیامیزیم، و چیزی را بر آنها تحمیل نکنیم، و چیزی بـه آنـها

نگرش تحقیقی و آفاق آن

نیاموزیم، که از آموزش بی نیازند. و از هرگونه خلط و امتزاج و تطبیق و التقاط ـ که از همهٔ اینها بیزارند و مستغنی ـ بسختی به هیزیم، و زلال حقایق الهی و تعالیم فطری آنها را آمیخته نسازیم، و «عَطفُ الرَّای علی القرآن» بکنیم، نـه «عطفُ القـرآن عـلی الرَّای»، یـعنی آراء خـود را و علمیّات و اصطلاحات و مفاهیم خود را منطبق با قرآن بسازیم ـ بـدون هیچ تأویل ـ نه اینکه تعالیم و مدلولات قرآنی را با آراء از پیش ساختهٔ خود منطبق سازیم به مدد تأویل، آنهم تأویلهایی که مطّلعان میدانند از چه دست است و چگونه؟!

آری، به قرآن ـ بتمام معنی ـ بگراییم، نه «غیر قرآن»، و در برابر قرآن کریم ـ به پیروی از تعلیم بزرگ و سازندهٔ امام علیبنابیطالب«ع» ـ آراء و مفاهیم و مصطلحات خویش را متّهم داریم و نارسا شماریم.

سرمایهٔ اصلی و اصل سرمایهٔ انسان، در جهان ابدی، معارف یقینی قرآن است، سره و خالص. و این وادیی است بسیار حسّاس، بسیار عمیق، و بسیار خطرناک... بویژه در جنجال آرا و افکار و کششهای پر زرق و برق مفاهیم و اصطلاحات، و مکتبها و بیانات، و از آن ویژه تر، به هنگام استیناس تام با مصطلحات، و دوری از ادراکات فطری، و عدم توجّه به تذکّرات قرآنی و عدم برخورد به مذکّران تفکیکی ...

چه بسیار معلوماتی ۔ زیبا و منسجم ۔ که تصوّر میرود معارف یقینی است و نیست. هدف، بسیار عالی است و راه بسیار حسّاس، باید راه را درست برگزید و خویش را به دست «انسان هادی» سپرد. از انسان عادی ۔ هر که گوباش ۔ در راه رسیدن به عوالم واقعی انسانیّت و طی کردن آنها و سپس رسیدن به «عوالم الهی» کار چندانی ساخته نیست. باید ۔ چنانکه گذشت ۔ به «عینً صافیةٌ تَجری بأمرِ ربِّها» رسید، سرچشمۀ زلالی که همواره به امر الهی میجوشد، و استعداد اصلی انسان راکه در فطرت الستی او مخزون است به کمال و فعلیّت میرساند، و نهفتههای عقل نوری را بر می آورد، و از موجودی خاکی فرشتهای افلاکی میسازد،که فرشته نیز خود را در خدمت او قرار میدهد.

تا انسان در مدار اصلی «رجوع الی الله» (ارْجِعی إلی ربِّک) قرار نگیرد تباه است، و به اصطلاح معروف، در «قوس نزول» است. و مدار اصلی «رجوع»، همان مدار ولایت است که ملصّق است به عوالم الهی. و قرار گرفتن در این مدار - تنها و تنها - با بهره گیری از دو «هدایتِ مَزْجی» قرار گرفتن در این مدار - تنها و تنها - با بهره گیری از دو «هدایتِ مَزْجی» (تَقَلَین) میسّر است و بس. و نباید رضا داد که معارف کتاب هادی (قرآن)، و تعالیم انسان هادی (معصوم)، حتی به اندازهٔ سر سوزنی، با دیگر مطالب و مصطلحات - از اقدمین و غیراقدمین - مخلوط و ممزوج گردد، چه به تأویل و چه به تطبیق، که اینها همه مشوب کردن آن «عین صافیه» است. و دست کم، افت دادن به آن حقایق بلند آسمانی است، که از سماء نفس قدّوسی معصوم به ما رسیده است. و همین است که پیامبر اکرم«ص» می فرماید:

مَن طَلَبَ الهُدىٰ فى غيرِه أَضَلَّهُالله. <sup>١</sup> - هر كس از غير قرآن طلب هدايت كند (و جز از قرآن، از ديگر مكتبها و مذهبها و نِحْلهها، راهى به شناخت حقايق علمى و عـملى بجويد)، خداوند او راگمراه خواهد ساخت.

و روشن است که اینگونه احادیث که بسیار است، و از طلب هدایت و شناخت از غیر قرآن کریم منع کرده است مربوط به عوام مردم نیست، بلکه مربوط به دانشمندان و اهل فکر و اصطلاح و علوم و فلسفهها

 <sup>.</sup>۱ «بحارالانوار» ج ۹۲ (۸۹)، ص ۳۱.

و عرفانهاست، از قدیم و جدید، و از شرقی و غربی. و منظور از «فی غیرِه» نیز روشن است که «تورات» و «انجیل» نیست، زیرا که این موضوع واضح است.

باز برای تأکید بر توجه تام به قرآن کریم و عدم غفلت از عظمت این حجت الهی، و پاسداری از فضای شناختی خالص آن، پیامبر اکرم«ص» اینگونه می فرماید :

مَن أعطاهُالله القرآنَ، فرأَىٰ أَنَّ أَحَداً أَعْطِىَ شيئاً أَفضَلَ ممّا أَعْطِى، فقد صَغَّرَ عظیماً، و عَظِّمَ صَغیراً. <sup>(</sup> ۔كسانى كه خداوند به آنان قرآن را عطاكرده است (یعنی عالمان مسلمان، مسلمانان)، اگر تصوركنند دانشمندى در جهان (در سراسر تاریخ)، داراى چیزى (علمى، معرفتى و هـدايـتى) بوده است (يا خواهـد بود)، برتر از قرآن، بحق، امرى سترگ راكوچك شمردهاند، و چیزهایى بىارج را مهم پنداشتهاند.

و امام علیّ بن الحسین زین العابدین «ع» می فرماید : وَاجْعَلْنا... ممَّن لایَلْتَمِسُ الهُدیٰ فی غیرِه. ۲ - خداونـدا!... ما را از کسانی قرار ده که از غیر قرآن هـدایت نمی طلبند.

ملاحظه میکنید، همان تعبیر پیامبر اکرم، در کلام امام سجّاد نیز آمده است : «فی غیره». و تأکید همواره بر این است که رجوع به «غیر قرآن» نشود. و مقصود از این هدایت روشن است که همهٔ ابعاد هدایت، نظری و عملی، عقاید و اعمال و معارف و اخلاق و احکام است.

- ۱. «اصول کافی» ج ۲، ص ۲۰۵.
- ۲. «صحیفهٔ سجّادیّه»، دعای ۴۲.

امام ابوالحسن علیّ بن موسیالرّضا«ع» نیز میفرماید : لاتَطْلُبُوا الهُدیٰ «فی غیرِه»، فَتَضِلُّوا.<sup>۱</sup> ۔ از غیر قرآن (هر مکتب و مذهب و نِحْلهای)، طلب هـدایت (و رهنمونی به حـقیقت، و معرفت و سـلوک و عـبادت، و کـمال و سعادت) نکنید که گمراه خواهید گشت.

باز همان تعبير پيامبر اكرم «ص» و امام سجّاد «ع» : «فی غيرِه». و اين است تداوم تعاليم پيامبر «ص» در بيانات اوصيا «ع». و اين حسّاسيت نشان دادن معلّمان قرآنی، در مورد تعبير «فی غيرِه»، موجب تأمّل و تنبّه بسيار است. [

۵ ـ قدمت مکتب تفکیک و پیوستگی آن به زمان نزول قرآن كريم

خوب است در اینجا به این مطلب اشاره کنم که اگرچه نامگذاری «تفکیک» و «مکتب تفکیک» تازه است، لیکن واقعیت تفکیک قدیمی و کهن است و تا صدر اسلام میرسد. یعنی این اعتقاد که حقایق دین راستین و معرفت صحیح همان است که در «قرآن کریم» آمده است و به وسیله پیامبر اکرم«ص» و سپس اوصیای او که حاملان علم اویند ـ تعلیم

۱. «بحارالانوار» ج ۹۲ (۸۹)، ص ۱۱۷، از کتاب «امالی صدوق».
۲. و روشن است که «غیر قرآن»، شما را به «غیر معارف قرآن» می رساند نه به «معارف قرآن»، که نمونه بسیار دارد، از جمله موضوع «مع اد»، که به تصدیق و تصریح اهل فن، «معاد فلسفی» مخالف «معاد قرآنی» است. رجوع شود به تفسیر «المیزان» ج ۵، ص ۲۸۲ ۲۸۳، از چاپ بیروت (۱۳۹۰ ق)؛ و حاشیهٔ شیخ محمد تقی آملی بر منظومهٔ سبزواری، بحث «معاد»؛ و «معموع «معموع»، ص ۸۳ از علامهٔ رفیعی و صفحه معاد از جاب «امالی مدوق».

داده شده است، حقایق و تعالیمی است عین واقع، و بالاتر و برتراز هرچه دیگران گفته اند - حتی ادیان الهی دیگر - و هیچگونه نیازی به هیچ اندیشه و تفکری ندارد، و خودبسنده است و غنی و پاسخگو به همهٔ نیازهای شناختی انسان. این عقیده همان جریان ایمان نیرومند به وحی و کتاب و سنت است در بستر تاریخ اسلامی، از صدر اسلام تاکنون، که اهل معرفت از صحابهٔ پیامبر اکرم«ص» و سپس صحابهٔ ائمّهٔ طاهرین«ع» و بسیار بسیار از علمای بزرگ در طول اعصار اسلامی تاکنون همین مبنای اعتقادی و شناختی را داشته اند، و اساس دین را - در بعد شناخت و معرفت - همین می دانسته اند، چنانکه همین نیز هست.

و من خود به کسانی بسیار، از اهل علم و اصطلاح، از حوزههای علمی ـ در قم و جز قم ـ و همچنین دانشـجو و دانشگـاهی، بـرخـورد كردهام كه بدون اينكه اهل مشهد باشند، و حوزة معارفي خراسان يا يكي از اساتيد يا اصحاب «مكتب تفكيك» را ديده باشند، داراي همان مبناي شناختی خالص قرآنی \_ جدای از هر تأویل و انطباق \_ بودهاند، و به غیر آن اعتقاد و اعتماد نداشته اند، بلکه غیر آن را «دخیل» و «غیر اصیل» و «مُقتَبَس» میشمردهاند، چنانکه بزرگان فلسفه و عرفان نیز از منابع کـار خویش و مصادر اقتباسهای خود - با صراحت و شهامت - یاد کردهان. بدينگونه واقعيت جريان تفكيك، امرى است مساوى با خود اسلام و ظهور آن، يعنى قرآن و حديث، كتاب و سنت، معارف قرآن و تـعاليم اهل بیت «ع» و خلاصه هر چه از ثقلین (دو میراث هدایتگر پیامبر «ص») استفاده شود، بدون هیچگونه اقتباسی از کسی و مکتبی و بدون هیچگونه نیازی به اندیشهای و نحلهای. همین ولاغیر. و این مقتضای شناخت اسلامی و قرآنی مستقل است، که به سائقهٔ فطرت، و بر شالودهٔ گروشهای ايماني در گروها گروه وجو د دارد.

نیز واضح است که جریانهای شناختی اقتباسی و تأویلی همه زاییدهٔ حوادث سده های بعد است، از جمله سدهٔ سوم (دوران شکلگیری اصطلاحات فلسفی به دست کندی) به بعد تا سدهٔ یاز دهم. مبانی تصوف نیز همینگونه است با یک قرن سابقهٔ بیشتر، یعنی از دوران سفیان ثوری (م: ۱٦١ ق). و عرفان نظری نیز همینگونه است با حدود دو قرن تأخیر از زمان شکلگیری فلسفهٔ اسلامی. و تحقیق دقیق دراین باره را باید در مجال مناسب خود عرضه کرد.

پس آنچه از آنِ «تفکیکیان» است فـقط هـمین است کـه آنـان درصدد برآمدهاند تا در مقام بحث علمی و حوزهای نیز از این «واقعیت بزرگ و مقدس» جانبداری کنند، و آن را تبیین نمایند.

مقصود از «علم» \_در این مقام \_که می گوییم، «علم صحیح» را باید فقط از قرآن و معصوم «ع» فرا گرفت \_ بطور عمده \_ علم توحیـد و معرفت است و دانستنیهای مربوط به «حقایق مبدئی و معادی»، و ذات و احوال حقیقی اشیا و عوالم و باطن هستها و هستیها، نه فنون و صناعات بشری و داده های تجربی. البته دربارهٔ این امور نیز، اگر سخنی از قرآن یا معصوم رسیده باشد، حقیقت \_ در درجهٔ نخست \_ در آن سخن است.

توضيــح



این مقاله ـ در اصل ـ به منظور یاد کردی از حضرت سیّد موسی زرآبادی قزوینی، در شصتمین سالگرد درگذشت او (۱۴۱۳ ق) نگارش یافت. و چنون سیّد متألّهی است قرآنی و مرزبانی است تفکیکی، لازم دیده شد که شرحی ـ اگرچه مختصر ـ دربارهٔ «مکتب تفکیک» به قلم آید. از اینرو به تألیف این رساله دست یازیدم، و تنها طرحی از مباحث این مکتب را عرضه داشتم. و اکنون براین توفیق شکرگزارم که تا همین اندازه نیز این

مطالب و مسائل نگاشته شد، که «الفرصةٌ تَمُوٌّ مَرَّ السَّحاب»،

بنگر نکو که دور جوانیّ ما گـذشت یـار از کـنار بـادیه بـاد صـبا گـذشت

و در ایسنجا باید اشاره کنم که بحث دربارهٔ «مکتب تفکیک»، اگرچه ۔ اکنون ۔ در تناسب یادکردی از حضرت سیّد موسی زرآبادی مطرح گشته است، لیکن در ذات خود بحثی است مستقل، و مکتبی است قائم براصول خویش، که در همین انگاره، شامل ۵۰ مطلب بنیادین است و ۹۰۰ مسئلهٔ علمی. بنابراین از دیدگاه تحقیقی و علمی، ما می توانیم در مقام طرح «مکتب تفکیک»، حتی از ذکر این بزرگان صرفنظر کنیم، زیرا تفکّر تفکیکی . چنانکه باز هم گفته ایم ۔ تفکّری است بسیار سابقه دار، تا به سابقهٔ نزول قرآن کریم.

و حال میپردازیم به یادکردی از آن عالم بزرگ، و سپس ـ بمناسبت ـ بهیادکردی از چند تن دیگـر از تـفکیکیان و بـزرگان و استادان.



سیّدموسی زرآبادی قزوینی (۱۲۹۴ ق ـ ۱۳۵۳ ق) «زندگی مردان بزرگ آیتی از زیبایی است» عالم و عابد و صوفی همه طفلان رهند مرد اگر هست بجز مالم ربّانی، نیست

۱-زندگانی و تحصیلات عالم ربّانی و متألّهٔ قرآنی، حضرت سیّد موسی زرآبادی، از عالمان جامع معقول و منقول و ذوفنون و از «نوادر روزگار»، و از متوسّلان واصل، و از مُستنیران «انوار ولایت»، و از عابدان و زاهدان و پرهیزگاران کم مانند و «بالغ در سعادت»، و نمونهٔ کامل یک تربیت یافتهٔ برجستهٔ قرآنی است در علم و عمل. دربارهٔ اینگونه بزرگان، مسئلهٔ اصلی، درست شناختن آنان است، شناختن ابعاد وجودی، و حجم روحی، و کلیّت علوم و معارف و عمل و تعبّد آنان، در آفاق صیرورت و کمال.

سیّد در سال ۱۲۹۴ هجری قمری، از بانویی صالحه ۔که خود دختر یکی از عالمان قزوین بود ۔زاده گشت. پـدر وی، حـجّةالاسـلام والمسلمین، سیّد علی زرآبادی قزوینی (م: ۱۳۱۸ ق) از عالمان وارسته و فاضل و اهل معانی و حقایق بود. نسب سید به شهید اهل البیت، زیـدبنِ عليّ بن الحسين \_عليهمُ السّلام \_ميرسد. بدينگونه سيّد موسى زرآبادى، از «سادات حسينى» است، چنانكه نقش مُهر ايشان نيز، «موسى الحسينى» بوده است.

سیّد موسی زرآبادی، در قزوین و تهران به تحصیل علوم معقول و منقول پرداخت و به مراتب عالی این علوم دست یافت. از جمله استادان وی، در فقه و اصول، در قزوین، فقیه محقّق، آیةالله، حاج ملاعلی اکبر ایزدی سیادهنی تاکستانی (م: ۱۳۴۰ق) است، که سیّد تقریرات درس فقه و اصول ایشان را نوشته است.

استادان وی در تهران \_از جمله \_اینانند : فیلسوف فاضل میرزاحسن کرمانشاهی (م: ۱۳۳٦ ق) ، ف\_یلسوف و ع\_ارف دیگر، س\_ید ش\_هابالدّیـن ش\_یرازی (م:ح ۱۳۲۰ق) ،

فیلسوف و عارف دیگر، شیخ علی نوری حکمی (م:ح ۱۳۳۵ق) و عالم معروف، حاج شیخ فضل الله نوری (شهید : ۱۳۲۷ ق).

گفتهاند وی درکار تحصیل علم همّتی والا و تلاشی بسیار داشت. برخی از همدرسان وی ابراز داشتهاند که هر موقع شب که بیدار می شدیم چراغ اطاق سید موسی روشن بود. سیّد در علوم غریبه و فنون محتجبه نیز یکی از استادان مسلم و کاملان متبحّر بوده است، لیکن استادان وی در این علوم شناخته نیستند.

**۲-اخلاق و** عمل سیّد در مراحل تقوی و تـهذیب نـفس و سـلوک شـرعی نـیز از نخبگان عصر خود بوده است. در این مورد نیز مربّیان و استادان او شناخته نیستند. بعید نیست که توجه او به این مراحل به اشارهٔ پدر پدید آمده باشد که خود اهل این معانی بوده است. گفتهاند که سید از ابتدای نشو و نمای خویش، مراقبت شدیدی در پرهیز از محرّمات و عمل به واجبات داشته است، و این چگونگی زبانزد بوده است. و گاه چنان می شده که تمام مستحبات شرعی را نیز انجام می داده است. و همین چگونگیها از وی عالمی عامل و وارسته ای کامل می سازد، یعنی انسانی که شایستهٔ عنوان «روحانی» و «عالم دینی» باشد.

## 3- تأليفات

از سیّد موسی زرآبادی، آثاری چند و نوشته هایی فراوان بر جای مانده است. و جالب توجه است که با اشتغال بسیار به عبادات و ریاضات شرعیّه و ختومات و اوراد مأثوره، و تفکّرات و تعقّلات و خَلَسات ممتد، و تدریس و تربیت شاگردان، و گاه اقامهٔ جماعت، و همچنین اشتغال به علوم غریبه و تبحّر در آنها، باز به نوشتن این حجم زیاد از تألیفات و مکتوبات توفیق می یابد، با وجود عمری نه چندان طولانی، ۵۹ سال، اینک فهرست تألیفات حضرت سید :

عالمان تفكيكي (مشعلداران متهوّر)

۱۰ ـ رسالة اعتقادات (عربی)
۱۱ ـ اصول دین ـ فارسی.
۱۲ ـ رساله ای در توضیح حدیث «ما الحقیقه»؟
۱۳ ـ رساله ای در توضیح حدیث «ما الحقیقه».
۱۳ ـ رساله ای در باره «مشروطیت» ـ مختصر.
۱۵ ـ رسائل و نسخه هایی مهم در انواع «علوم غریبه».

۴ مکتب تربیتی مکتب تربیتی سید موسی زرآبادی، مکتب درهم تنیدهٔ علم و مکتب تربیتی سید موسی زرآبادی، مکتب درهم تنیدهٔ علم و عمل (تزکیه و تعلیم) بوده است، علم و معرفت براساس علم قرآنی خالص، و عمل بر طبق موازین دقیق شرعی. سید در عین اطلاع کافی و عمیق از فلسفه و عرفان و درک محضر استادان بزرگ این فنون در عصر خویش، و تدریس پارهای از متون عمدهٔ فنون یاد شده، خود تفکیکی بوده است، و بلکه وی از ارکان بزرگ «مکتب تفکیک» به شمار است در نیمهٔ نخست سدهٔ چهاردهم هجری. دربارهٔ عمل (تهذیب نفس و تقوی) نیز تاکید بسیار داشته است. و استفاده از «وقت» و به هدر ندادن فرصت و ضایع نکردن استعداد را بسی مهم می شمرده است، و رعایت دقیق تکلیف را، و عصل به شرع مطهر را، در رأس امرو قرار می داده است.

دربارهٔ تأثیر خـلاّق او و مکـتب عـلمی و عـملی او در سـاختن روحهای بزرگ، همین بس که در شاگردان تربیت یافته و کمال پذیرفتهٔ تعالیم و آداب او، به این دو چهره بر میخوریم :

شيخ مجتبي قزويني خراساني (م: ١٣٨٦ ق)، و

190

شيخ على اكبر الهيان تنكابني (م: ١٣٨٠ ق).

هر کس از این دو عالم عامل و دو ربّانی کامل و دو رازور جامع و فاضل شناختی داشته باشد، آنچه را اشاره میکنیم در میباید.

۵ در قلمرو سیاست و اجتماع مردان بزرگی چون سیّد موسی زرآبادی، که با اخلاق قرآنی و تعالیم معصوم«ع» پرورش یافتهاند، و از خداپرستی و انساندوستی انبیایی مایههایی روحی دارند، هیچگاه نمی توانند از پرداختن به کار خلق خدا و اهتمام به امور مسلمین (مسائل سیاست و اجتماع و معیشت مردم)، غافل باشند، و بر محرومان و مظلومان هر چه بگذرد، عین خیالشان نباشد، هرگز... این است که می نگریم که حضرت سیّد، با وجود همهٔ آن اشتغالات ظاهری و باطنی... به امر مشروطیّت (که در زمان وی پیش می آید)، توجه می کند و رسالهای دربارهٔ فواید آن می نگارد. در مرقومهای که فرزند ایشان، عالم فاضل، حجّةالاسلام والمسلمین، جناب مرقومهای که فرزند ایشان، عالم فاضل، حجّةالاسلام والمسلمین، جناب مرقومهای میتد جلیل زرآبادی \_ حفظهالله تعالی<sup>۱</sup> \_ به اینجانب دادهاند (و از جمله مآخذ عمدهٔ این بنده است در نوشتن این زیستنامه) چنین آمده است :

و ظاهراً مرحوم سیّد در اوان مشروطیّت طرفدار آن بوده و

 آیةالله، حاج سید جلیل زرآبادی قزوینی (۱۳۳۱ق - ۱۴۱۵ق) در تیرماه ۱۳۷۳ش از این جهان گذران درگذشت. مردم قزوین با تجلیلی شایان پیکر وی را تشییع کردند، و در کنار آرامگاه پدر به خاک سپردند. آیةالله علامه، سید ابوالحسن رفیعی قزوینی (۱۳۱۰ ق -آرامگاه)، در اجازهنامهای که برای ایشان - در ماه رجب ۱۳۸۱ ق - مرقوم داشتهاند، مقام علمی و مرتبهٔ فضل و فضیلت آن عالم فاضل را یادکرده و ستودهاند. فرزند دیگر مرحوم آقا سید موسی زرآبادی، «خلیل آقا زرآبادی» است، از نیکان و صالحان قزوین. حتی رسالهای \_ حدود ده صفحه \_ در مدح آن نگاشته که موجود است. ولی بعدها بر اثر بروز انحرافاتی در نهضت مزبور از مخالفان جدی آن گردید.

موضوع از هر دو بُعد جالب و آموزنده است : هم توجه به تکلیف سیاسی و اجتماعی دینی و پرداختن به آن به اندازهٔ توان، و هم به هنگام بروز انحراف، کنار کشیدن و مخالفت کردن، و بر انحرافها صحّه نگذاشتن.

۲ \_ شاگردان در مکتب سیّد موسی زرآبادی، زبدگانی چند پرورش یافتند و به مراحلی بس بالا رسیدند، چه آنان که مدتی دراز از محضر او بهرهمند گشتند و چه آنان که در فرصتهایی کوتاه توانستند از آن طور سینای علم و تقوی قَبَسی برگیرند :

- شیخ علی اکبر الهیان تنکابنی (م: ۱۳۸۹ ق). - شیخ مجتبی قزوینی خراسانی (م: ۱۳۸۹ ق). - شیخ هاشم قزوینی (خراسانی) (م: ۱۳۸۰ ق). - سیّد محمّد تقی معصومی اشکوری، صاحب کتاب «دو چوب و یک سنگ». - شیخ علی اصغر شکرنابی (م: ح ۱۳۵۴ ق). - سیّد ابوالحسن حافظیان مشهدی (م: ۱۳٦۰ ش). - سیّد علی محمد حاج سیدجوادی و... ۷-سیمایی عظیم و درخشان بدینگونه حضرت سیّد موسی زرآبادی قزوینی، عالمی بوده است ربّانی، و متألّهی قرآنی، و مرزبانی تفکیکی، و مربّیی بزرگ، و متعقّلی سترگ، و سازندهٔ ارواحی قوی، و پرورش دهندهٔ بزرگانی نمونه در فضیلت و کمال و تعالی روحی و انسانیّت سیرتی. خواص و دوستان و شاگردان ایشان، دربارهٔ خصوصیّات روحی و قدرتهای معنوی وی و تکاهی از اسرار خفیّه، و تسلّط بر اشیا و تصرّفات، و بروز کرامات، و فیض بزرگ «تشرّف»، و اطلاع از «اسم اعظم» و اسرار ریاضتی آن، و «خلع بدن» و خَلسات ممتد روحی و روحانی و... مطالب و وقایعی نقل کردهاند بسیار مهم. و اینجانب خود برخی را از موتّق ترین و نزدیکترین مسان ایشان، یعنی مرحوم استاد حاج شیخ مجتبی قزوینی (که هم برادر همسر حضرت سیّد، و هم از زبده ترین و مأنوسترین شاگردان و اصحاب می گذرم، و \_اگر خدا خواست \_برای فرصتی دیگر میگذارم.

۸\_درگذشت

و سرانجام، تقدیر محتوم فرا می رسد، و حضرت سیّد داعی الهی را پاسخ می گوید، و در روز دوم ماه ربیع الثّانی، سال ۱۳۵۳ هجری قمری، از این جهان تاریک و محدود و گذران، به جهان روشنایی و نامحدود و پایدار رخت می کشد، و روحی بس روحانی و ملکوتی به آفاق مینوی ملکوتیان می پیوندد، و پیکر پاک وی، در صحن امامزاده (شاهزاده) حسین (ع» ـ در قزوین ـ به خاک سپرده می شود... و اکنون آرامگاه حضرت سیّد موسی زرآبادی، مورد توجّه آشنایان و خواص آنچه بر لوح مزار وی نوشته شده است به قلم عالم معروف، جامع معقول و منقول، و از استادان بزرگ فلسفه و عرفان در نیمهٔ دوم سدهٔ چهاردهم، مرحوم آیةالله حاج سید ابوالحسن رفیعی قزوینی است. و این است برخی از اوصاف و تعبیرهای ایشان دربارهٔ حضرت سید :

التتيّد التند، العالم العامل، الفاضل الكامل، سيّد العلماء العاملين، و قُدوة الاتقياءالصّالحين، الجامع لفنونِ الفضائلِ الانسية، والحاوى لصنوفِ المكارمِ الخلقيّة... قُدوة إخْوانِ الصّفا، و زبدة خُلاّنِ الوفا... اللّهمّ أفِضٌ علينا من بَرَكاتِهم، و أَلْحِقْنا بدَرَجاتِهم.

در پایان این زیستنامه، نمونهای از دستخط مرحوم سیّد را به نظر خوانندگان میرسانم. و اکنون ترجمهٔ آن را می آورم تا اگر کسانی از «اصل» یا ترجمه بهرهای یافتند، و به نکتهای برخوردند (که نمی شود نوشته های اینگونه بزرگان از نکتهای و نکته هایی خالی باشد) و فیض بردند، برای علوّ درجات آن مرد خدا دعاکنند، و این شرمندهٔ محتاج را نیز از طلب مغفرتی محروم ندارند. در همین نوشتهٔ کوتاه و اختصاری و پر محتویٰ ـ توجّه تامّ ایشان به ارزشهای سلوکی قرآنی و شرعی بخوبی نمایان است :

... بدانکه دعا به چیزی می گویند که در آن طلبی و درخواستی باشد، مثل اللّهمّ صلّ علی محمّد و آلِ محمّد (که از خدای متعال درخواست می کنیم که بر محمّد و آل محمّد درود و رحمت و برکت فرستد). و ذکر به چیزی می گویند که در آن طلب و درخواستی نباشد (فقط حمد و ثنا و تسبیح خدای متعال باشد)، مثل سبحانَالله والحمدُلله ولا إله إلاّ الله والله أکبر. و ورد ـ چنانکه نقل شده است ـ به چیزی می گویند که انسان (بسیار بگوید و) با آن انس بگیرد، هر دعایی و ذکری که باشد. سپس بدانکه افضل اعمال ـ بنابر آنچه رسول خدا«ص» در جواب سؤال على «ع» فرمود - پرهيز از حرامهاى خدايى است (هر چه در دين حرام شده است، از كردار و رفتار و گفتار). و افضل عبادتها - چنانكه در روايت آمده است -سخت ترين و دشوار ترين آنهاست. ممكن است بگوييم، اخلاص در نيّت اينچنين است (پس بايد در اين باره كوشش بيشترى كرد). بعد از نيّت خالص، افضل عبادتها، نماز است، و روزه، و پرداخت زكات، و انجام دادن فريضة حج، و جهاد در راه خدا، و امر به معروف، و نهى از منكر، و قبول ولايت (ولايت پيامبر اكرم «ص» و خاندان او). و ولايت، كاملترين و تمامترين همهٔ آنهاست. (كه كامل شدن و تماميّت يافتن آنها نيز به آن است)».

و از میان دعاها، افضل از همه، صلوات است و سلام کردن بر محمّد و آل محمّد«ص»، سپس دعای کمیل، و دعـای سـحر، و دعای افتتاح، و دعای سمات.

و از میان ذکرها، افضل از همه، خواندن قرآن است، و تسبیحات اربعه، و تسبیحی که در «صحیفهٔ سجّادیّه» آمده است (دعای دوم، و ظاهراً سوم و چهارم)، و امثال آنها مانند ذکر رکوع، و ذکر سجده، و کلمات فرج، و زیارتها بویژه «زیارت عاشورا»، و سجده مطلقاً (یعنی در همهٔ احوال بویژه سجدهٔ طولانی که در روایات بسیار تأکید شده است، در نماز و بعد از نماز و در سحرها، و بین الطّلوعین، و اوقات و احوال دیگر و با ذکرهای خاص یا هر ذکری که بداند. و اگر بشود بر روی خاک تمیز یا تربت حسینی)، و ذکر تشهّد (شهادتین \_با توجّه به معنای آنها و خالی ساختن دل از هر چیز دیگر)، و سلامهای نماز.

و از سوره های قرآن، از همه افضل، سورهٔ «یس» است، و سورهٔ «تبارک»، و سورهٔ «طـــه»، و سورهٔ «نور»، و سورهٔ «توحیـــد»، و سورهٔ «فَلَق»، و سورهٔ «ناس»، و سورهٔ «قــدر». و از میان آیات قرآن، آیهٔ «آمَنَ الرّسول...»، و «آیهٔ الکرسی»، و آیهٔ «قُلِ اللّهمّ مالکَ المُلک»، و آیهٔ «سَلامٌ قولاً مِن ربِّ رحيم»، و آيات آخر سورهٔ «حشر»، و «إيّاكَ نَعبُدُ و إيّاكَ نَستَعين» (و بخصوص در نماز از توجّه قلبی به هنگام گفتن اين آيه غفلت نكند)، و «سُبحانَ ربّك ربّ العزّةِ عمّا يَصِفُون \* و سلامٌ علی المُرسَلين \* والحمدُللهِ ربّ العالمين»، و سورهٔ «فاتحه» كه همان «سَبْعُ المَثانی» است \_ چنانكه در روايت آمده است \_ و احتمال دارد که قرآن نام بقيّة سوره ها باشد (يعنی عنوان «سَبعُ المَثانی»، خاصّ «سورهٔ حمد» باشد). و اذن و اجازه (از عالمان معنی گرای عامل و عابد و زاهد و مجاز، و اهل ذكر استاد ديدهٔ متشرّع متعبّد صحيح العقيده و صحيحُ العَمل، نه هر مدّعی و مجيز...) در همه (و در تأثير كامل آنها) شرط است \_ چنانكه مخفی نيست، (با استناد به آيهٔ) «فی بُيُوتٍ أَذِنَاللهُ أَن تُرْفَعَ و يُذْكَرَ فيهَا اسْمُه»...

در بالاي صفحه، بيتي آمده است از قصيدهاي از سلمان ساوجي :

مطلع قصيده اين است :

رفتند رفیقان و رسیدند به منزل در خواب غروری تو هنوز ایدل غافل

و بیتی آمده است از قصیدهای از ناصرخسرو :

حکمت آموز و هنر جوی، نه تعطیل که مرد نه به نام است همی، بلکه به معنی است حکیم

در برخی نسخهها ضبط مصرع دوم اینگونه است : «نـه بـه نـامی است تهی...»، و مطلع قصیده این است : ای دل و هوش و خرد داده به شیطان رجیم روی برتافته از رحمت رحمان رحیم

در پایان یاد آوری می کنم این سخن را که گفته اند : «برای مطالعهٔ جوانان هیچ چیز بهتر از شرح حال بزرگان نیست، زیرا وجود نوابغ، نمونهٔ مجسّم کلیّهٔ فضایلی است که ما می خواهیم، با نصایح و دستورهای خود، به فرزندان امروز تعلیم دهیم». آری، باید مردان بزرگ و ربّانی و پاکان و صالحان همواره شناسانده شوند بویژه به نسلهای جوان و تربیت پذیر و روش آموز. این است که باید مقامات مسئول \_ در هر جا و هر محیط \_ مـوُسّهها و مرکزهایی (از قبیل کتابخانه، آزمایشگاه، دانشگاه و دانشکده، دبیرستان و دبستان، و حتی خیابانها و میدانها) را به نام اینگونه مردان تربیت گر و سازنده نامگذاری کنند، و تصویری و شرح حالی از آنان در آن محلها نصب نمایند و در معرض قرار دهند، تا نسلها راه تربیت سازنده، و شدنها و صیرورتهای متعالی را بدرستی بیابند، و نمونه هایی تأثیرگذار را بشناسند.

یاد آوری

در زیستنامهٔ دیگری که برای حضرت سید موسی زرآبادی قزوینی نوشته ام ، نکته هایی جز آنچه در این رساله آمد آورده ام، اینک سه نکته از آنها را، با نقل مطلبی از مرحوم شیخ استاد ـ در بارهٔ حضور سید در درس میرزای جلوه و چگونگی آن ـ به خوانندگان این رساله نیز تقدیم می دارم :

۱. مجلهٔ «حــوزه»، سال نـهم، شـمارهٔ پـنجم، آذر و دی ۱۳۷۱ ش (شـمارهٔ مسلسل: ۵۳)، ص ۸۲ـ۹٦.

۱- سید در حدود بیست سالگی عمر خویش، برای تکمیل معلومات و بدست آوردن غنای علمی بیشتر به تهران (که در آن روزگار از مراکز عمدهٔ علمی بوده است، بویژه در معقول و عرفان) می آید، و در مدرسهٔ سپهسالار (شهید مطهری کنونی) جای می گیرد، و به فراگیری فلسفه و عرفان اشتغال می ورزد، و چندی در درس فیلسوف معروف، میرزا ابوالحسن جلوه (۱۲۳۸ق - ۱۳۱۴ق) حضور می یابد.

اقامت وی در این سفر در تهران چندان به درازا نمیکشد، چون به خواست پدر به قزوین بازمیگردد، و پس از حدود سه سال \_باری دیگر \_ به تهران مـی آید و در مـدرسهٔ «سـیدنصرالدین» سکنی مـییابد، و بـه بهره گیری از حضور استادان بزرگی که نام برده شدند می پردازد.

در اینجا، شیخ استاد، از قول خود ایشان نقل می کردند که «من در درس مرحوم جلوه حاضر می شدم، و پس از مدتی، گاه و گاه، به پاره ای از مطالبی که گفته می شد اشکال می کردم. و گاه ایشان ناراحت می شد، و من به در س حاضر نمی شدم، با گذشت دو سه روز مرحوم جلوه به طلاب در س می فرمود: , رسید با استعدادی است، بگویید به در س بیاید،، و من دوباره می رفتم، و باز در موارد مناسب به اشکال کردن می پرداختم... تا بار آخر که با تند شدن استاد دیگر به در س نرفتم. و ایشان پیغام داد که بیاید، و من پاسخ دادم که غرضم از آمدن و اشکال کردن این بود که شاگردان شما مقلدوار به مطالب گوش ندهند، و بدانند که آنچه گفته می شود، چنان وحی مُنزَل نیست، و قابل اشکال است؛ می خواستم این ۲ ـ به جامعیت سید در علوم غریبه و اسرار خفیّه اشاره کردیم. نباید فراموش کنیم که رسیدن به «علوم غریبه»، در ابعاد چندی، ملاز مهای حتمی با روحانیت نفس ندارد، و مرحلهای است صناعی و علمی و دارای قواعدی که باید آنها را فراگرفت، و جداست از فعلیّتهای کمالی و روحی نفس انسانی؛ لیکن سید در مرحلهٔ دوم نیز ـ که اهمیت بسیار بیشتری دارد \_ از یگانگان روزگار بوده است، و همان «واحد بعد واحد»ی بوده است که ابن سینا یاد میکند. وی در رسیدن به عوالم انسانیت سیرتی، و اتصال به روحانیت عالم، به مرتبهای می رسد که برای بزرگان این مراحل کمتر میسر گشته است... شاگردان و نزدیکان و مأنوسان با حضرت سید، از احوال معنوی و قدرت روحی و انواع تصرّفات وی، و اطلاع ژرف و گستردهٔ ایشان از شعب علوم غریبه... چیز هایی بسیار مهم نقل کردهاند، که باید تحریر آنها را به فرصتی دیگر بازگذاشت.

۳- شیخ استاد ما، از سید استاد خود (سید موسی زرآبادی)، به -عنوان «مرحوم آقا» تعبیر می کردند، و از آن مربی عظیم، با عظمت بسیار، یاد می نمودند، و بویژه از وصول او به مراتب بس بلندی از «معارف عالیه» و «مشاهدات عظیمه» و «خَلسات ممتدّه»، چیزهایی بس گرانوزن و گران -وزن ابراز می داشتند. و یکبار در حالی ویژه چنین فرمودند: «گاه که مرحوم آقا، دربیان معارف خالص الهی و مشاهدات خویش اوج می گرفت، و از یافته های خود در «خَلسات» سخن می گفت، و حقایقی مهم بر زبان می آورد، در آن اوجهای متعالی بیان حقایق معرفت قرآنی می گفت: ,, أیْنَ أفلاطون ؟ أینَنَ أفلاطون ؟ ،، [اکنون افلاطون الهی کجاست تا بنگرد که حقایق معارف قرآنی در چه اوجی جای دارد؟].<sup>۱</sup> و نگارنده خواست که واقعیّت و تعبیر یاد شده در جایی ثبت گردد و بماند... تا دانسته شود که «انسان قرآنی» در کار شناخت حقایق جهانها و حضور در حضرت معرفت تا به کجا میرسد، و پروردهٔ مکتب معصوم «ع» و بهره یاب از «علم صحیح» (علم مصبوب)، تا چه مرتبه ای صعود میکند؟ متفکران بزرگی از فیلسوفان شرقی و غربی میگویند، باید بپذیریم که چیز چندانی نمی دانیم... و متفکران بزرگ قرآنی میگویند: «أَيْنَ أفلاطُون؟...».

پس جا دارد که پردازندهٔ بزرگ فطرت انسانی، و طریق آموز سترگ صیرورت قرآنی، مبیّن حقایق، و کاشف دقایق، حضرت امام جـعفر صـادق«ع»، در تـفسیر ایـن آیـهٔ مـبارک: «ثُـمَّ لَـتُسْئَلُنَّ یَـومَئذٍ عنِالنَّعیم» ، در پاسخ ابو حنیفه بفرماید:

... نَحنُ أهلُ البيت، النَّعيمُ الَّذي أَنْعَمَ اللهُ بناعلى العباد... والله سائلُهُم عن حقِّ النَّعيم الَّذي أنعَمَ اللهُ به عَلَيهم، و هوَ النَّبيُّ«ص» و عِتْرَ تُه <sup>٢</sup> - آن نعمت كه خداوند به مردمان اززاني داشته است ما اهل بيتيم... خداوند در بارة اين نعمت كه بـه آنـان داده است، يـعني پـيامبر و عترت او، پرسش خواهد كرد، كه آيا حق آن را اداكردند يا نه؟

۱. «سورهٔ تکاثُر» (۱۰۲)، آیهٔ ۸.

۲۰. «عیون أخبارالرضا» ج ۲، ص ۲۸۲-۲۸۴، چاپ علی اکبر غفّاری، با ترجمهٔ فارسی، تـهران (۲ جیدی)، ج ۲، ص ۵۹۹، «سفینةالبحار» (۲ جیدی)، ج ۲، ص ۵۹۹، چاپ جدید (۸ جیدی)، ج ۲، ص ۵۹۹ و ۱۳۷۳، چاپ جدید (۸ جیدی)، ج ۲، ص ۵۹۹ و ۱۳۷۳، چاپ جدید (۸ جیدی)، ج ۲، ص ۵۹۹ و ۱۳۵۰، در تفسیر «کشفالاسرار» میبدی آمده است: «عمّا أنعَمَ علیکم بمحمد ـ ص ـ به آن نعمت که از آن در روز رستاخیز خواهند پـرسید، محمد ـ ص ـ است» (۲ میدی آده است، در روز رستاخیز خواهند پـرسید، از پیمیا أنعَمَ علیکم بمحمد ـ ص ـ ۱۳۰۹، و این حدیث نیز مؤیّد حدیث یادشده است، زیرا آنچه محمد ـ ص ـ ۱۳۰۹). و این حدیث نیز مؤیّد حدیث یادشده است، زیرا آنچه از پیامبر اکرم«ص» برای هدایت مردمان (تزکیه و تعلیم بشر) برجای ماند، «قرآن و عترت» است.

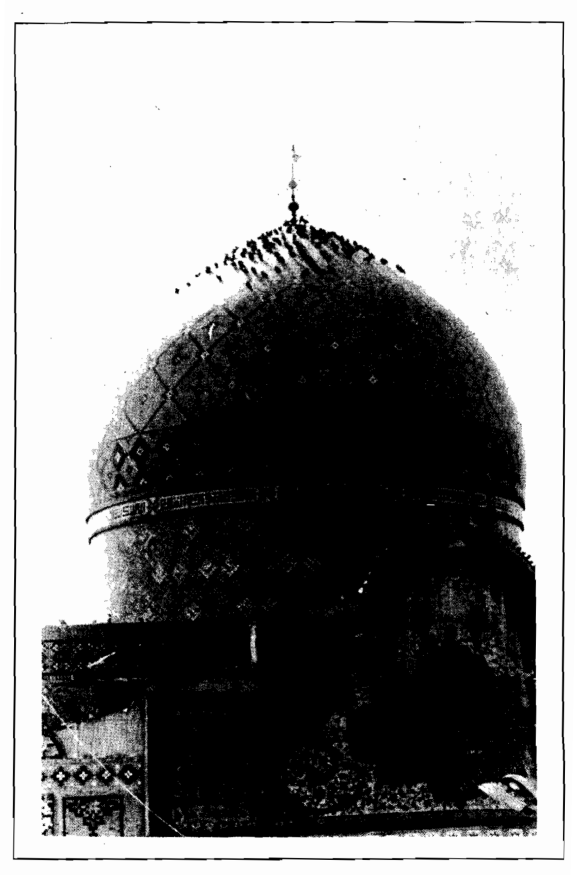
ماق بور لاجرار سرفيد مرومين . سان روم من ارتخن لمريض المريات سرعة م الأار محد رسب للمانين و أعلم إنَّ الددغية تعالي عاما عكون منه ال مثل الله من عرص تحد و الدذكا يطلق عا مالا مكون من طلب مش حاب ا والحديثة ولاتم مالقربة وسراكرد الدوراد تطلى عاماتا كس الدف من الادعة والدذكا رعيانيقل تم اعلم ان احضل الاجال عا، سكوعلي آعنه عن روا بع مو نعال في مرب الورع عن قرار الم و اخض العباد ار بك مدي العمر المعربي وتعلي المد الدخندم والنيشر ع السلوة ولهم والرزة والجج والحباد واللارعبروفيد والمهمن السكر والولالم دبم كما لها واتتها تم الايفل بن الدرتية بمهوات ولهمة عيهم تم كمي ولبحر والمتغلع دسرة فل ي يم الدفعيل بن *أذلكا ر المقرأن دانشي تد* اللربع والشيطينقل يسلحين وتخول من ذكرالم كم والسيرد وكلما تسالفيج والزيادا شد سمقهما زيا دست المري العامورا والسجدة مطه والتشهر ومترم مم المغضل بن لقرآن يس وشار اطرواني والتوصير والفلى ولناس والقدر تم مرين الداب أمن المرتول و اكمة الكرس و ثل الله الربسلك وبسلم فولام رتب رطيع د الماخر الر د(» الحتر داياك بعبرد (تاك مستعنى وكنحان دَبك رت اللزة علينغ ومسيد مع مرسين د جمرائت ات العالمين ومورة الفاحة عكرن سب لمن لما در جالفرن مرما مراع عا الرحمال والاذف والرماد فالمل ترد ما لا كفف ليرت اذن المج الربية، وتسميم المحر المعسن وتبيع ال 

نمونهٔ خط مرحوم سیّد موسی زرآبادی

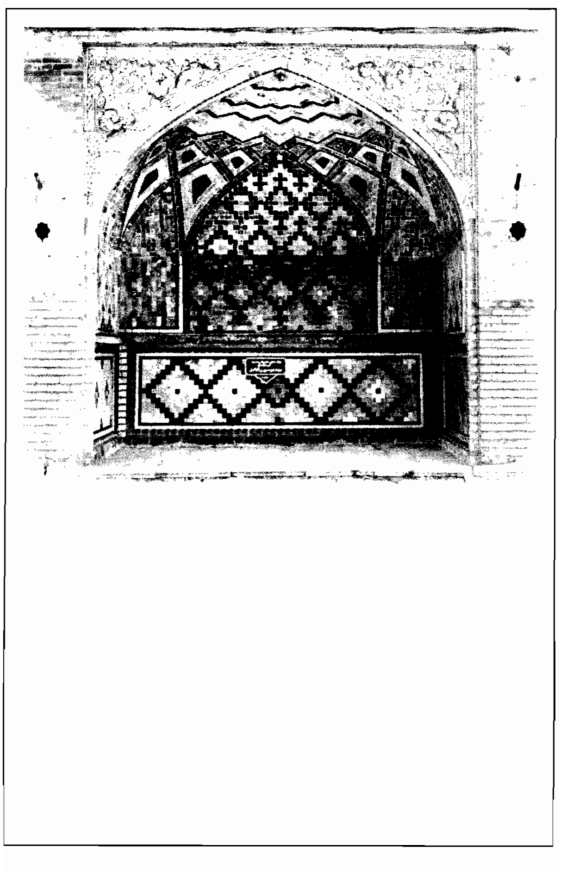


ورودي مدرسة التفاتيه (قزوين)، محل رفت و آمد سيدموسي زرآبادي

مكتب تفكيك



امامزاده حسین«ع»



آرامگاه سیدموسی زرآبادی در جنوب شرقی امامزاده



میرزامهدی اصفهانی (خراسانی) (۱۳۰۳ ق ـ ۱۳۶۵ ق) عالم ربّانی و متألّه قرآنی، حضرت میرزا مهدی اصفهانی، عالم وارسته و عامل و کامل و جامع کمالات، «بالغ در سعادت»، زاهد عابد، متوسل واصل و محقّق و مؤسّس، و از «نوادر روزگار»، و برخوردار از «علم مصبوب»... وی در اوایل سال ۲۰۳۳ هجری قمری در اصفهان به این جهان آمد. پدر او مرحوم «میرزا اسماعیل اصفهانی» از صلحا و اخیار اصفهان بود. در حدود ۹ سالگی پدر را از دست داد، و پس از تحصیلات مقدماتی و خواندن اندکی فقه و اصول نزد استادان محلی، در حدود ۱۲ سالگی، رهسپار نجف اشرف گشت.

چون شرح زندگانی میرزای اصفهانی \_ بصورت مستند \_ کمتر تحریر یافته است، باتقاضای اینجانب، فرزند آن مرحوم، دانشمند فاضل، جناب آقای اسماعیل غروی (که در شناخت آثار و مآثر پدر نیز تبخّری دارند) زیستنامهای از مرحوم میرزا مرقوم داشته به این بنده لطف کردند. ایشان در این زیستنامه زندگی پدر را \_ پس از دورهٔ ابتدایی در اصفهان که یاد شد \_ در سه دوره مورد نگرش و نگارش قرار دادهاند. من با استناد به مدرک یاد شده، مطالب این یاد کرد را، به نظر خوانندگان عزیز می رسانم : ما اکنون میرزای اصفهانی (شیخ محمد مهدی) بسیار جوان را در نجف اشرف مشرّف می بینیم، و از اینجا با دورهٔ اول زندگی تحصیلی و تکاملی

عالم\_ان تفكيكي (مشعلداران متهوّر)

وي آشنا مي شويم.

دورهٔ اول (۱۸ سال) در این دوره به فراگیری علوم رایج در حوزهٔ نجف می پردازد، و بنابه توصیهٔ مرحوم آیةالله، حاج آقا رحیم ارباب اصفهانی، از آغاز ورود به عراق، با مرحوم آیةالله العظمی، سید اسماعیل صدر (م: ۱۳۳۸ ق) ارتباط می یابد، و ازمراتب علمی و سلوک روحی وی بهرهمند می گردد. بدینگونه بجز تحصیل علوم متعارف، با مبانی معنوی و عوالم روحانی نیز آشنا می شود، و با راهنمایی مرحوم صدر که خود از علمای عاملین بوده است مراحلی از سیر و سلوک را می پیماید. همچنین اصول مکتب نجف را نزد اصولی بزرگ، آخوند خراسانی (صاحب «کفایة الاصول»)، و فقه را نزد فقیه معروف سیّد محمد کاظم یزدی (صاحب «عروةالو ثقی») فرا

در همین دوره، پس از آشنایی با مبانی سیر و سلوک شرعی مرحوم صدر ـ که بدان اشاره شد ـ با بزرگان دیگری مانند سیّد احمد کربلائی (م: ۱۳۳۲ق)<sup>۱</sup>، و شیخ محمّد بهاری همدانی \_ که از شاگردان ممتاز عالم اخلاقی جلیل، ملاحسینقلی همدانی (م: ۱۳۱۱ق) بودند \_ و سیّد علی قاضی و سیّد جمالالدّین گلپایگانی<sup>۲</sup>، مأنوس می شود و استفادهٔ روحی و روحانی می برد.

- ۱. این عالم اخلاقی جلیل، از سادات موسوی و طهرانی الأصل است، و متولد کربلا، و سالها ساکن نجف اشرف بوده است و با علامه شیخ آقا بزرگ تهرانی همسایه بوده اند. مدفن وی نیز نجف است \_ «نُقَباءُ البَشَر» ج ۱، ص ۸۷ \_ ۸۸.
- ۲. این دو بزرگوار نیز از شاگردان برجستهٔ ملاّ حسینقلی همدانی بـودهانـد و از مـحضر او بـهره بردهاند.

همزمان با انقلاب مشروطيت در ايران، باتّفاق تني چند از عالمان و فاضلان معاصر خود، مانند آيةالله سيّد محمود شاهرودي، و آيةالله سيّد جمال الدّين گليايگاني (كه همه بيش از هفت نفر نبودهاند)، اوّلين دورهٔ درس مرحوم میرزای نائینی را، دربارهٔ مهمّات مباحث اصول و فقه تشکیل می دهند. در این در سکلیّهٔ مطالب شیخ انصاری که پیش از آن توسّط میرزای شیرازی بزرگ تنظیم شده بود، و میرزای نائینی نیز آنها را از طریق سیّدِ استاد (سیّد محمد فشارکی) فراگرفته بوده است \_ مورد تحقيق و فحص قرار مي گيرد. در جلسات اين درس تحقيقي (كه گاه متجاوز از سه ساعت به طول می انجامیده است)، اصول مکتب شیخ انصاری را با دقّت علمی مطرح ساخته مورد رسیدگی و تحقیق قرار مى دادهاند. و اين چگونگى خود باعث مى شود تا ميرزاى اصفهانى احاطة کاملي بر اين مباني بهم رساند. اين درس نزديک به پنج سال ادامه مي يابد، و در این مدت بجز اصول مکتب نجف، مطالب مکتب سامرا، و نیز نظرات خود میرزای نائینی، مورد مباحثه و مداقَّـــهٔ علمی قرار مي گير د.

میرزای اصفهانی \_که در آن ایّام حدود ۲۸ تا ۳۰ سال داشته است \_ به موازات تلاشهای علمی یادشده، پرداختن به بعد عملی و اخلاقی و سلوکی را نیز ادامه میدهد، و پیمودن مراحل «سیر نفسی» را از دست نمینهد، و درجات سلوک را \_ همواره \_نزد استادان فن، مانند آقا سیّد احمد کربلائی بخوبی میگذراند، و مراحلی چون «معرفت نفس» و خلع بدن (تجرید) را پشت سر میگذارد.

**دورهٔ دوم (۷ سال)** می توان گفت، از اواخر دورهای که یاد شد، دست تقدیر «حدّادی

عالم\_ان تفکیکی (مشعلداران متهوّر)

یک روح» را به عهده میگیرد. (به موضوع «حدّادی یک روح»، در شرح حال شيخ على اكبر الهيان، از قول يك نويسنده غربي اشاره ميكنيم)، يعني اندک اندک، غور و غوص در مطالب فلسفي، و گرايش در کار حلّ اختلافات و معضلات فلسفی به سوی عرفان، و وقوف بر استفادهٔ وسیع از «عنصر تأویل»، و عدم توافق مسائل و مفاهیم یاد شده، یعنی داده های فكريا رياضت بشرى، باكتاب و سنّت (چنانكه تأييد اين نظر را، از جمله، از علامه طباطبايي نقل كرديم)، و پرداختن به تـوجيه و تـفسير رأيـي و تأویل آیات قرآن و روایات معصومین «ع»، این چگونگیها همه، نوعی تشویش درونی، در آن عالم جوان و سالک حقیقت جوی بیدار فطرت پدید می آورد، و او مینگرد که مفاهیم و مصطلحات علوم بشـری، فلسفی و عرفانی (صرفنظر از کمکگیری وسیع و بیرون از هـنجار از تأویل)، با «محکمات اسلامی» و مبانی قرآنی و معارف معصومین«ع» (مثلاً : چگونگی علم وارادهٔ خداوند، خلق و ایجاد از عدم محض، حدوث زماني عالم، خلقت ارواح قبل از ابدان، معاد كمامل جسماني، حقيقت خلود، و...) به هيچ روي همگون نيست.

و چون طالب شیفته، در «طلب حقیقت»، به «حقیقت طلب» رسیده بوده است، طوفان این اضطرار حقیقی (اضطرار روحی)، که در تأثیر قطعی توسّلات شرط است و موجب «اجابت مضطّر» است، این جویندهٔ خالص و پویندهٔ مخلص را به سوی کعبهٔ مقصود و قبلهٔ منظور متوجّه می سازد، و به توسّل و تمسّک به ذیل عنایات انسان هادی زمان و «ربّانی» دوران «ع» وا می دارد. و او وادیها وادی را می سپرد، و ریگ آموی طلب و درشتیهای آن را پرنیان می بیند؛ و سرانجام، رجوع خالصانه و درد آگین، و دردگزاریهای جانانه از فقر راستین (فقر معرفت، که بزرگترین فقرهاست)، و شبها و روزهای جگرگدازِ توسّلات اشکبارِ مسجد سهله... دریای رحمت واسعهٔ الهیه، و بحر موّاج عطوفت کلیهٔ ولویّه را به ترشح فیضی وا میدارد، و میرزای اصفهانی در سلک نیکبختان عهد غیبت کبری در میآید.<sup>۱</sup> و به او القا میشود که حقیقت معرفت ومعرفت حقیقت (و علم بالله به تعبیر احادیث، که اصل همهٔ علمها و اول و آخر همهٔ معرفتهاست) را، چگونه و از کجا باید طلب کرد و بدست آورد.

> ای خوش آن جلوه که ناگاه رسد ناگهان بر دل آگاه رسد

اتفاق فرخندۀ مورد اشاره ـ در سنین ۳۰ سالگی ـ نگرش میرزای اصفهانی را در معرفت خدا، و فهم هستی، و ابعاد علم قرآنی، و شناخت حقایق، و افاضات معصوم«ع»، و طریق وصول به معرفت، و راه و روش سلوک، به صورتی ژرف، متفاوت می سازد و در دیـد عـلمی، و درک شناختی، و حرکت تکاملی، و سلوک روحانی وی، تحوّلی شگرف پدید می آورد. او بسختی معتقد می شود ـ بلکه می یابد ـ که علمی که به برکت قرآن کریم، در لیلةُ القدر حقیقت اعلای محمّدی«ص» نازل گشته، و در زلال واقعیّت سبّوحی و قدّوسیِ نفسِ معصوم تبیین یافته است، کجا، و آنچه در فلسفه و عرفان اصطلاحی مطرح می شود کجا؟ آن علم هـمان

۱. جمعی از صلحای شیعه و برخی از عالمان بزرگ، در عهد «غیبت کبری» به فیض تشرف نایل گشته اند. و گاه برخی ادعیه یا سفار شهایی از این طریق دریافت کرده اند. در کتب زندگینامه ها و تراجم احوال به نمونه هایی متعدد بر میخوریم. نه تنها امثال سیّد بن طاووس و سیّد مهدی بحرالعلوم که قطعی است بلکه شماری دیگر نیز بدین فیض گران رسیده اند؛ علامهٔ مجلسی و علامه حاج میرزا حسین نوری در این بارهٔ مطالب بسیاری ثبت کرده اند؛ حتی برخی از عرفای از عرفای هلی سنّت نیز مدین فیض گران رسیده اند؛ علامهٔ مجلسی و بحرایه حاج میرزا حسین نوری در این بارهٔ مطالب بسیاری ثبت کرده اند؛ حتی برخی از عرفای اهل سنّت نیز مدعی تشرف شده اند مانند، شیخ حسن العراقی که عبدالوهاب شعرانی، در کتاب «کُواقح الانوار»، داستان وی را نقل کرده و با استاد خود علی الخواص در میان نهاده است. در کتاب «کتاب «بیان الفرقان» ج ۵، ص ۱۲۷ ـ ۱۸۸، دربارهٔ حکمت تشرف برخی در عصر غیبت بحثی آمده است. نیز «مُهَجُ الدَّوات» و «منتخب الأثر»، ص ۴۲۷ ملاحظه شود.

گوهر «علم مصبوب» است، که باید آن را اجلّ از آن دانست که در سطح انطباق یا تأویل با علوم بشری قرار گیرد. بلکه باید آن را، خالص و سره و ناب، و بدون ذرّهای خلط و امتزاج، دریافت و شناخت و پاس داشت. این علم علمی الهی است و خودکفا و خودبسنده است و بی نیاز از همه چیز و همه جا و همه کس است، و دستگاه شناختیی است مستقل و جامع و برتر و بالاتر از هر دستگاه شناختی (یا شبه شناختی) که تاکنون در تاریخ بشر عرضه گشته است. بلکه از نظر واقعیّت خود از سنخ آن معارف و مفاهیم نیست و قابل قیاس با آنها نه، چه رسد به تطبیق و تأویل و ادّعای «اینهمانی». و حتی کشانیدن این «علم» به جانب آن مفاهیم و مصطلحات و گرداندن (تأویل) به آن سوها، پایین آوردن و کوچک ساختن آن است

مکتب معارفی میرزای اصفهانی ـ که باید به اعتباری ایشان را در سدهٔ چهاردهم هجری، مؤسّس آن دانست ـ از این طرز فکر و زاویهٔ دید مایه میگیرد و شکل می پذیرد. زیرا وی موفق به شناختهایی غنی و مستقل در ابواب معارف «مبدئی و معادی» و «آفاقی وانفسی»، و «قرآنی و حدیثی» میگردد، و خویش را با فروغ این معارف از مشکلات رسته و از مصفایق جسته مـییابد. و بدینسان، از وادی «معارف ممتزج» (از بداهت مراجعه به متون)، به ساحل دریای موّاج معارف خالص و سره و ناب هدایت میشود، و با مدد تعقّلات ممتد قرآنی (چنانکه بزرگان ناب هدایت میشود، و با مدد تعقّلات ممتد قرآنی (چنانکه بزرگان ناب هدایت میشود، و با مدد تعقّلات ممتد قرآنی (چنانکه بزرگان ناب هدایت میشود، و با مدد تعقّلات ممتد قرآنی (پسانکه بزرگان ناب هدایت میشود، و با مدد تعقّلات ممتد قرآنی (پسانکه بزرگان ناب هدایت میشود، و با مدد تعقّلات ممتد قرآنی (پسانکه بزرگان ناب هدایت میشود، و با مدد تعقّلات ممتد قرآنی (پسانکه بزرگان ناب هدایت میشود، و با مدد تعقّلات ممتد قرآنی (پسانکه بزرگان ناب هدایت میشود، و با مدد تعقّلات ممتد قرآنی (پسانکه بزرگان ناب هدایت میشود، و با مدد تعقّلات ممتد قرآنی (پسانکه بزرگان ناب هدایت میشود، و با مدد تعقّلات ممتد قرآنی (پسانکه بزرگان ناب هدایت میشود، و با مدد تعقّلات ممتد قرآنی (پسانکه بزرگان ناب هدایت میشود، و با مدد تعقّلات ممتد قرآنی (پسانکه بزرگان بزرگان معدود این عوالم و مراحل اتفاق افتاده است)، و احیای فطرت الستی (نه به صورت صنعتی آن، که بسیاری این طریق را پیمودهاند، و به نتیجهٔ کاملی که باید بر سند نرسیده اند)، به «عین صافیة تجری بأمرر بها» روی می آورد، و از رَشَحات «علم مصبوب» بهره مند می گردد. و از اینجا میرزای اصفهانی انسانی است جز گذشته... و کسانی که نمی توانند او را قبول کنند از همینجاست (و کُلُّ مُیَشَرُ لِما خُلِقَ له). و البته برخی هم از آن است که با اصول و مبانی و دیدگاههای «مکتب تفکیک»، و «مکتب معارفی» میرزای اصفهانی آشنایی و برخوردی نداشته اند، و از آغاز تحصیل معقول به خدمت اساتیدی رسیده اند که قائل و معتقد به تأویل بوده اند نه «تفکیک». با اینهمه باید نام «بزرگان» را به «بزرگی» یادکرد.

و ما میدانیم که همواره در روزگار کم یا بیش بزرگانی بودهاند و بهم رسیدهاند، لیکن نوادری چون سیّد موسی زرآبادی، و میرزا مهدی اصفهانی، و شیخ مجتبی قزوینی، به هر روز و روزگاری بهم نمیرسند. و از این رو، به عقیدهٔ اینجانب، کوشش برای شناختن اینگونه یگانگان، خود از مبادی کمال است و سود آن به خود انسان باز میگردد، و موجب صیقل یافتن روح و نفس خود آدمی و سعهٔ قلبی او میشود. <sup>۱</sup> و شاید یکی از بزرگترین و سو دمندترین و سازنده ترین مصادیق و موارد «سیرانفسی»، اطلاع یافتن از عوالم و ویژگیهای نفسی و حجم روحی کسانی چونان نامبردگان است و در انکار نماندن.

هنگامی که انسان خود موفّق نشد، شهری را (مثلاً)، یا گنجینهای سترگ را، یا بوستانی مصفّا و پرگل را، یا حسنی خداداد را ببیند و مشاهده کند، چه بهتر که سخن آنان را (البته راستینان را) که دیدهاند بشنود، و به یاد آنان سخن گوید، و از ایشان نشان مقصود جوید :

دورهٔ سوم (۲۵ سال)

دورهٔ سوم، همان ۲۵ سالی است که میرزای اصفهانی به مشهد مقدّس مهاجرت کرده، و در آن سامان پاک و تربت انوار گذرانده است (از سال ۱۳۴۰ ق تا ۱۳٦۵ ق)، و در این مدّت به القاء دروس تحقیقی خارج، و نشر مبانی معارف، و تربیت نفوس و عقول، و دادن دید اجتهادی در مسائل عقلی، و تشجیع بر اظهار نظر و داشتن درک استقلالی و انتقادی از فلسفه و عرفان، پرداخته است.

پیش از آوردن شرحی دربارهٔ این دوره، باید اشاره کنیم به «اجازه»ای که میرزای نائینی برای ایشان نوشته است، اجازهای بسیار تجلیل آمیز، آنهم از عالم جامعی چونان نائینی که کمتر اجازهٔ اجتهاد مینوشته است. از جمله تعبیرات عالم بزرگ و استاد متأخرین، میرزای نائینی، برای عالم بزرگی دیگر، و استاد متأخرین خراسان، میرزای مهدی اصفهانی اینهاست :

... العَلَم العَلَّام، والمهذَّب الهُـمام، ذوالقـريحةِ القـويمة، والسّـليقة المستقيمة، والنَّظرِ الصّائب، والفكرِ الثَّاقب، عماد العلماء، و صـفوة الفقهاء، والورع التَّقتى، والعدل الزَّكتي... فليحمدالله ـسبحانَه و تعالىٰ ـ على ما أَولاهُ مِن جَودةِ الذَّهن، و حُسنِ النَّظر...

باید توجّه کنیم که آورندهٔ این اوصاف و تعبیرات، میرزای نائینی است، و میرزای اصفهانی در آن هنگام ۳۵ ساله است (تاریخ اجازه، روز عید فطر ۱۳۳۸ هجری قمری است). <sup>۱</sup>

در حاشیهٔ اجازه نامهٔ یاد شده، سه تن از عالمان بزرگ اسلام، و مراجع عظیم تشیّع نیز مراتب مـندرج در آن، و مـقامات بـلند عـلمی و تحقیقی میرزای اصفهانی را تأییدکرده و ستودهاند :

١ - آقاى ضياء الدين عراقى : «عمدة العلماء الرّاشدين...».

۲ ـ سیّد ابوالحسن اصفهانی : «آنچه مرقوم داشتهاند صحیح است».

٣- حاج شيخ عبدالكريم حائرى يزدى : «العالم الفاضل، المحقّق المدقق، زبدة العلماءِ الرّاشدين، و قدوة الفقهاءِ والمجتهدين...».

دربارهٔ دورهٔ سوم، آقای اسماعیل غروی، مطالبی مفید مرقوم داشتهاند. من ذکر همهٔ آنها را به فرصتی دیگر میگذارم، و در ایـنجا موضوعهایی زیر چند عنوان (با نظر به نوشتهٔ یاد شده) می آورم :

- ۱ درسها (اصول نائینی) طبق معمول حوزهها، میرزای اصفهانی نیز، کار علمی خویش را در حوزهٔ مشهد مقدّس با درس خارج آغاز میکند. و چون وی از بهترین
- ۱۰ متن کامل این اجازه، در مجلّهٔ «کیهان فرهنگی» به چاپ رسیده است سال دوم، شمارهٔ ۱۲، اسفند ۱۳۶۴ش.

عالمان تفکیکی (مشعلداران متهوّر)

اصحاب درس سیّد محمد کاظم یزدی، و نخستین شاگرد مبرّز میرزای نائینی بوده که بر مبانی و نظرات ایشان تسلّط کافی داشته است (و آن نظرات و مبانی در حد خود تازه و بدیع می نموده است)، درس میرزا درخششی خاص می یابد، و نه تنها فاضلان حوزهٔ مشهد، بلکه عالمان حوزه نیز بدین درسها حاضر می شوند، یعنی کسانی که سالها از دروس آیةالله حاج آقا حسین قمی، و آیةالله میرزا محمد آقازادهٔ خراسانی، و فیلسوف معروف آقا بزرگ حکیم شهیدی بهره ها برده بودند، دور میرزا راگرفته بر رونق درس و بحث ایشان می افزایند، و نشاط هرچه بیشتر ایشان را در گسترهٔ تحقیق سبب می گردند. و بدین گونه درس اصول اجتهادی سالهایی چند ادامه می یابد.

۲ \_درسها (معارف)

میرزای اصفهانی که رسالت بزرگ دیگری نیز برعهدهٔ خویش می بیند، یعنی بیان مبانی قرآنی در معارف و طرح نقد و نظر در مسائل عقلی، کم کم به عرضهٔ آن موضوعات بطور کلی می پردازد، و بحثهای مهمی پیش می کشد، و زمینه را برای بیان یافته ها و اندوخته های خویش در این باب آماده می سازد. دروس و مباحث معارفی ایشان نیز سالها ادامه می یابد. در این در سها که میرزا به بیان تمایز معارف و حیانی و تفاوت آنها با مفاهیم و مصطلحات فلسفی و عرفانی می پرداخته است، برخی از عالمان پر استعداد و بحّاث و استاد دیده، براحتی از سر موضوعات نمی گذشته اند، <sup>۱</sup> بلکه آنان را عادت بر این بوده است که برای فهم عمیق تمایز مذکور، و اشراف کامل بر نقاط ضعف مبانی قوم، به

۱. از جمله عالم پر استعداد و بحّاث معروف، مرحوم حاج شیخ غلامحسین محامی بادکوبهای، که ذکر ایشان خواهد آمد. مطالبی که از سوی میرزا مطرح می شده است مرتب اشکال می کرده اند (مانند درسهای خارج اصول و فقه، بلکه تندتر و گسترده تر)، و از مبانی متعارف دفاع می نموده اند، و میرزا را نگاه می داشته اند،؛ حتی گفته اند که گاه تا دو ماه موضوعی را تعقیب می کرده اند و به نقض و ابرام می پرداخته اند، و سرانجام با بیانهای شافی و پاسخهای قانع کننده میرزا از آن بحث می گذشته اند. و این چگونگی موجب پختگی هرچه بیشتر مطالب و مسائل می شده است. و این است که اصحاب میرزا دی گر هیچگاه از آن مطالب دست برنداشتند.

**۳**-اصول آل الرسول «ص» هنگامی که عالمان فاضل و شاگردان بسیار مستعد می نگرند که میرزای نائینی دومی در کنار خویش دارند، و برای اطلاع یافتن از نظریّات جدید پس از «کفایه» فرصتی طلایی به دست آورده اند، به درسهای میرزا توجهی بس عمیق میکنند و به آنها ارجی بیشتر می نهند. و همین چگونگی میرزا را وا می دارد تا با نشاط بیشتر به کار بپردازد، و در کنار اصول مفصّل متعارف (که آن را یک دوره تدریس کرده بوده است و همه دانسته بودند که خود او یک مجتهد اصولی بسیار برجسته و بزرگ است)، مبانی خویش را نیز، در «علم اصول» فقه مطرح سازد، و دورهٔ اصولی منقّح و فشرده عرضه بدارد که به «اصول آل الرّسول - ص » معروف شده است.

۴ ـعلى المبنى و مبنائى اصحاب «مكتب تفكيك» دوگونه مطلب دارند، «على المبنىٰ» و «مبنائى». بخش نـخست هـمان است كـه مـطالب عـقلى و عـرفانى را و

عالمان تفكيكي (مشعلداران متهور)

مصطلحات قوم را مطرح میکنند، و سپس وجوه دقیق نقد و نظر و اشکالات اساسیی که بر آن مبانی و ادلّه وارد است و بیان افتراق آنها را با معارف سرهٔ وحیانی عرضه میدارند، و کارساز نبودن تأویلات \_ چه تأویلات فلسفی و چه تأویلات عرفانی \_ را مدلّل می سازند، و خروج مؤدّای این تأویلات را \_ مثلاً در «معاد جسمانی» \_ از حوزهٔ مفهومی وحی بروشنی می نمایانند.

بخش دوم مطالبی است خاص که از حاقؓ معارف وَحیانی و علم محمّدی و تعالیم معصومین «ع» مایه دارد، و حتی اصطلاحات و تعبیرات نوعاً اصطلاحات و تعبیرات قرآن و حدیث و کتاب و سُنّت است (بویژه در بیانات خود میرزا) و اختلاف آنها با داده های مکاتب بشری مبنائی است نه علی المبنی.

با توجه به این تقسیم باید یاد آوری کنیم که مطالب معارفی مرحوم میرزای اصفهانی بیشتر از قسم دوم است، و در نوع خود مطالبی است در ابعادی تازه، و منطبق با فطرت نوری، که اشارهای دیگر به آن خواهد آمد.

۵ \_ شاگردان

در دوران پر برکت ۲۵ سالهٔ مشهد، کسان بسیاری از محضر میرزا استفاده کرده اند : عالمان و مدرّسان، و طلاّب فاضل آن روزگار، و برخی از مردم فرهیخته که در مجالس اخلاقی و تربیتی و معارف عمومی ایشان حاضر می شده اند. یاد شدگان در زمانهای مختلف به خدمت میرزا رسیده اند، و در علم و عمل، و شخصیّت روحی و روحانی، و چگونگی احوال، و همچنین ارزش تألیفات و آثار، دارای مراتب مختلفی هستند. این اختلاف سطح را در ارزشگذاری آثار آنان ـ که از تفاوت استعداد و قدرت تلقی هر یک نَشئت می یابد \_ هرگز نباید از نظر دور داشت، و برای پی بردن به معارف میرزائی (بویژه معارف مبنائی) باید به این ردهبندی لازم اهمیّت داد. از اینجاست که برای شناخت حقایق تعالیم میرزای اصفهانی، باید به تقریرات و تحریرات متقنی رجوع کرد که به نظر خود میرزا رسیده است. و باید دیگر مطالب و آثار و آراء منسوب به میرزا را \_ در هر موضوع \_ با آن نسخه تطبیق کرد.

در اینجا ـ بیادگار ـ نام جمعی از مستفیدان از مـحضر مـیرزا را (بدون در نظر گرفتن ترتیبی چندان مخصوص، و بـدون ذکـر القـاب و عناوین علمی و اجتماعی) می آوریم :

۱ مسیّد حسین حاثری کرمانشاهی (م : ح ۱۳٦۴ ق) .
 ۲ مسیّد صدر الدّین صدر (م : ۱۳۷۳ ق) .
 ۳ میخ مجتبی قزوینی خراسانی (م : ۱۳۴۱ ش) .
 ۴ میخ هاشم قزوینی (م : ۱۳۳۹ ش) .
 ۵ میرزا علی اکبر نوقانی (م : ۱۳۷۰ ق) .
 ۲ میخ غلامحسین مُحامی بادکوبهای (م : ۱۳۳۳ ش) .
 ۲ میخ محمّدکاظم مهدوی دامغانی (م : ۱۳۲۰ ش) .
 ۸ میخ محمّدحسن بروجردی (م : ۱۳۲۹ ش) .
 ۹ میخ محمّدحسن بروجردی (م : ۱۳۲۹ ش) .
 ۱ میخ محمّدحسن محدی نی دامغانی (م : ۱۳۲۰ ش) .
 ۱ میخ محمّدحسن بروجردی (م : ۱۳۲۹ ش) .
 ۱ میخ علی محدّث خراسانی (م : ۱۳۳۰ ش) .
 ۱ میخ علی محدّث خراسانی (م : ۱۳۳۰ ش) .
 ۱ میخ علی نمازی شاهرودی (م : ۱۳۲۰ ش) .
 ۱ میخ علی نمازی شاهرودی (م : ۱۳۲۰ ش) .

## 7 \_ آثار مکتوب (1)

میرزای اصفهانی، نوشته های بسیاری داشته و مطالب بسیاری نوشته است، چه آنها که تقریرات درسها و افادات استادان بزرگ بوده، و چه آنها که نظرات و افادات و تحقیقات خود ایشان است. برخی از شاگردان میرزا کتابهایی چند، از آثار قلمی وی نام برده اند. لیکن مایه تاسّف است که این آثار یا اصلاً به چاپ نرسیده، یا به صورت غیر علمی و بدوراز موازین چاپ تحقیقی انتشاریافته است. این آثار باید طبق اصول تحقیق متون، به دست دانشوران پاکدل فر هیخته، باکیفیّتی بالا، و پس از تطبیق بانسخه مذکور در پیش، و افزودن توضیحات و پاورقیهای لازم، و همچنین بیان مقدّماتی دربارهٔ مبانی میرزا، چاپ شود و مورد استفاده قرار گیرد.

۱. این فهرست، شامل نام همهٔ شاگردان و بهره یافتگان از درسهای مختلف حضرت میرزای اصفهانی خراسانی نیست. باید در فرصتی فهرستی کامل تهیّه گردد. ۷- آثار مکتوب (۲) بخش دیگری از آثار مکتوب، که می توان آنها را نیز از آثار مکتوب میرزای اصفهانی بشمار آورد، تقریرات دروس ایشان است. این تقریرات شامل مباحثی مهم در اصول فقه، اصول عقاید (معارف) و قرآن شناسی است (قرآن شناسیی بیسابقه و ابتکاری، و ملهّم از علم وَحیانی و تعالیم معصوم «ع»، و بویژه طرح موضوع بسیار مهم شناخت «قطبالقرآن» و وجه «اعجاز قرآن»).

از تقریرات یاد شده، نسخههایی متعدد وجود دارد، لیکن بهترین نسخه و معتبرترین، همان مجموعهای است که به وسیلهٔ یکی از اعاظم افاضل شاگردان ایشان، در جلسات درس... خلاصهبرداری شده، و در همان ایام بازنویسی گشته، و جهت ملاحظه و تصحیح و تنقیح به حضور حضرت میرزا تقدیم شده است؛ و ایشان آنها را خواندهاند، و در موارد لازم به خط خود تصحیح کردهاند، و «هر جا ضرورتی پیش آمده، متن را با جایگزین کردن عبارات و الفاظ مناسب کتاب و سُنّت در حاشیه ـ تغییر دادهاند».

این تقریرات، شامل «علم اصول» (مباحث الفاظ، اصول عملیّه) است، و «مبانی معارف» (توحید، نبوّت، عدل، خلقت و کیفیّت آن، جبر و اختیار، اراده و مشیّت، علم بلامعلوم، بدا، وجه «اعجاز قرآن» و معرفت «قطبالقرآن»). منظور از آنچه در بند ۵ و ٦ بدان اشاره کردیم همین نسخه است. چاپ این «تقریرات» نیز که چند مجلّد است راید به همان صورتی انجام پذیرد، که در بند پیش گفته شد. ۸-معراج قُرب یکی از افادات بسیار ارزنده، و تعالیم بسیار سازندهٔ میرزای اصفهانی، بیانی است که ایشان دربارهٔ «نماز» و شناساندن اهمیّت و حقیقت آن دارد، و اینکه نتیجهٔ بزرگی که از نماز حاصل میشود ـ و باید کوشید تا حاصل شود ـ چیست و چگونه است؛ و آن نقش که نماز در جهت «صیرورت متعالی» انسان ایفا میکند، و میتواند او را از مغاک تاریک طبیعت، و ظلمات گوناگون آن (و حتی قفس تن) رها سازد، و به اوج معراج نور و تقرب بالا ببردکدام است.

و آیا روشن نیست که این موضوع چه اهمیتی بس بزرگ دارد، به بزرگی حیات و تکلیف. زیراکه «عصارهٔ حیات»، «تکلیف» است و «عصارهٔ تکلیف»، «نماز». و از اینجاست که نماز نور چشم پیامبر اکرم«ص» است. و آیا نماز عمود دین نیست. عمود دین یعنی چه؟ یعنی رکن بزرگ تربیت و سازندگی دینی، و سرمایهٔ سترگ ابدی. مرتبه ای از نماز، بازدارندهٔ انسان از بدیهاست (تَنْهیٰ عنِ الفَحشاء والمُنکَر)، و مرتبهٔ اعظم، «وَلَذِکرُاللهِ أَکْبَر» است. و ذکرالله، بنابر احادیث، موجب مجالست فرانده شود) همنشینی با خداست؟ و هر نمازگزاری (با هر عمل، هر خوانده شود) همنشینی با خداست؟ و هر نمازگزاری (با هر عمل، هر خوراک، هرگونه کسب و درآمد، هر جامه و هر خانه، هر خودبینی و نیدگان مظلوم و محروم خدا...)، همنشین خداست؟

رسالهٔ گرانقدر میرزای اصفهانی، به نام «غایةُ المُنیٰ و معراجُ القُربِ واللَّقا»، دربارهٔ معرفی نمازِ معراج است. این رساله نیز نیازمند چاپی است تحقیقی و مُنَقَّـــح.

۹ \_ وجه اعجاز قرآن

یکی دیگر از تعالیم مهم و عظیم میرزای اصفهانی، که باید از آن به عظمت یاد شود، تأکید وی بر این موضوع است که وجه اعجاز قرآن و دلیل معجزه بودن آن، بیشتر از هر چیز دیگر و جهت دیگر، همان جنبهٔ علمی قرآن است در شناخت حقایق هستی، و جدید بودن و تازه بودن «علم قرآنی»، و اینکه قرآن کریم، چیزی از سنخ آن مفاهیم و معقولاتی که در دست بشر بوده و قرنها در میان متفکّران و مرتاضان سابقه داشته است نیست. قرآن حقیقت تازه و علم تازه است و معرفت و شناختی کامل و نوآیین.

و این موضوع، بسیار عظیم است بسیار عظیم. و اگر نبود در زندگی این مرد الهی، و این انسان پرتو یافته از انوار علم معصوم «ع»، مگر همین تعلیم و تأکید برآن، و بیان ویژهٔ وی دربارهٔ آن، و توجه دادن افکار و عقول به آن، بس بودکه صاحبنظران منصف، و دارندگان وجدان علمی، و شمّ معارفی، و حمیّت قرآنی، و غیرت اسلامی، و روح پژوهشی، او را در شمار یکی از بزرگترین احیاگران مبانی تربیت الهی و معالم انبیائی و حقایق قرآنی بشمار آورند.

و میرزای اصفهانی، با این دیدگاه والاکه داشته و تعلیم می داده است، و معارف و علوم قرآنی را تصدیق می کرده است نه تأویل، و منطبق با معلومات بشری نمی دانسته است، موفق شده است تا از حجاب نه توی اصطلاحات و مفاهیم قدیمی و وارداتی و التقاطی بگذرد، و به حقایق بسیاری از علوم قرآن، و رموز فطرت، و خلوص علم دست یابد، و مستعدان را نیز به آنها فرا خواند.

۱. غرض مبالغه و «مطلق کردن» نیست، که زیان خواهد داشت. و مطلق فقط معصوم است و لاغیر، →

برای اینجانب این بحث بسیار اهمیت دارد، و مرا غرق در شادمانی عقلی و سرخوشی روحانی میکند، یعنی توجه به این حقیقت که حقایق علم قرآنی، معارفی است که تا پیش از نزول قرآن کریم در دسترس بشر نبوده است. و این قرآن است و برکت نزول قرآن، و روحانیّت ماه رمضان، و باطن «لیلةالقدر» و استعداد یگانهٔ مزاج کامل محمّدی، که اینگونه «علم» را دریافت کرده است و به بشریّت رسانده و در اختیار قرار داده است. و اگر این مطلب درست فهمیده شود، استقلال معارفی قرآن کریم و خودبسندگی همارهٔ آن ـ که واقعیّت نیز همین است ـ بروشنی هرچه بیشتر مشهود خواهد گشت. و اکنون کجایند آن مستشرقان و غیرمستشرقانی که میگویند، اسلام در معارف عقلی چیز تازهای ندارد، و معارف مسلمین مآخوذ از مکتبهای قدیم یونان و اسکندریه و هند و... است؟

همواره سعی بر اختصار دارم، و به هر مطلب اشاره کرده میگذرم، لیکن شرح حال میرزای اصفهانی تا اندازهای طولانی شد. حال پس از نقل دو سـخن از ایشـان بـه بـخشی دیگر مـی پردازم. در دیـباچهٔ کـتاب «ابوابالهدی» میفرماید :

قد تَحَقَّقَ في محلِّه، أَنَّ عمدةَ وجهِ إعجازِ القـرآنِ المـجيد، عـلومُه

→ بلکه غرض تأکید و تبیین این امر است که با غلبه مکتبهای معارفی التقاطی و ترکیبی ـ حتی بر عقول و اذهان بزرگان ـ نباید از ارزش این نوع عرضهٔ معارف غفلت کنیم؛ معارفی که دعوت کرده است به «حذف تقلید عقلی»، و نابسازی حقایق اعتقادی و شناختی اسلامی. بنابراین راه بحث اجتهادی و طلبگی، در مورد آثار هیچ بزرگی بسته نیست، لیکن عظمت کار باید در نظر باشد، و استفادهای که از مبانی ایشان ـ در اصول فقه، در لحن شناسی احادیث (المعاریضُ و التّوریة)، در امورد آثار هیچ بزرگی بسته نیست، لیکن عظمت کار باید در نظر و اتّد، و استفادهای و استفادهای عظمت کار باید در نظر بعث اجتهادی و معادی که از مبانی ایشان ـ در اصول فقه، در لحن شناسی احادیث (المعاریضُ و اتّدریة)، در اعجاز شناسی قرآن، و در سایر ابواب معارف مبدئی و معادی ـ میتوان برد، باید منتم مغتنم شمرده شود، و از آن نور توفیق که ـ پس از مجاهداتی طاقت فرسا و توسلاتی سعادت فرجام ـ نصیب ایشان گشته است، باید استها گردد.

وحِكَمُهُ الجديدة، فی مقابلِ العلومِ الحِكْميّةِ القديمة... ـ در مقام تحقیق، روشن گشته است که مهمترین وجه معجزه بودن قرآن مجید، علوم و حکمتهای تازه آن است در برابر فلسفه و عرفان قدیم بشری...

و در آغاز کتاب «مصباحُ الهدیٰ» می فرماید :

إنَّ العلومَ والمعارفَ الالهيّة، الّتى جاءَ بها الرّسول (ص»، هادمةً لأساس العلوم القديمة البشريّة، دافعةً للمطالب الفكريّة، والأبحاث الخلاقيّة. وإنَّ الأساسَ هو سوقُ أهلِ العالم إلى عالم النّور، بتكميلِ العقولِ و تأييدِها بنورِ العلم الالهّي... ( العقولِ و تأييدِها بنور العلم الالهّي... ( علوم و معارف (شناختهاى) آسمانى كه فرستادة خدا آورد، بنيان علوم قديمى بشر (علوم اوايل) را ويران مى سازد، و داده هاى فكرى و بحثهاى سراسر اختلاف بشرى را به يكسو مى افكند. و شالودة كار (وحى و نبوّت)، اين است كه اهل جسهان را، از راه كامل ساختن خردها و مدد رساندن به آنها با نور علم آسمانى، به سوى عالم نور و جهان روشناييها سوق دهد.

دریغ است که مطالب ایشان درمورد قرآن کریم نیز به صورتی تحقیقی به چاپ نرسیده است. مشکل دیگر این است که در فهم مطالب ایشان و درک درست آن مقاصد، باید پیشتر مقدماتی دانسته باشد، و برخی تذکرات داده شود. و این کار از عهدهٔ کسانی بر می آید که آشنای با آن مبانی باشند. و از اینجاست که دربارهٔ مطالب اصحاب «مکتب تفکیک»، تنها مطالعهٔ آثار و نوشتهها کافی نیست، با اینکه نوشته ها نیز

۱. از عالمان و مدرسان و استادان و مؤلّفان و طلاّب جویای معرفت راستین و دانشجویان طالب وصول به علم و یقین، میخواهم که دراین جملات بژرفی بنگرند و با دقت نظر غور کنند، و با این حقایق و مبانی (و تذکّرات فطری)، برخوردی در خور داشته باشند، آنسان که به سود خود ایشان باشد.

بتمامی در دسترس قرار ندارد. دیدن دوره هایی \_ اگرچه مختصر \_ که تفکیکیان متبحّر، دیدگاههای تفکیکی را بخوبی یادآور شوند لازم است. وگرنه کسانی متوغل در فلسفه و عرفان، و مأنوس با آن مفاهیم و اصطلاحات، و معتقد به مَزْج و تأویل، هنگامی که به اینگونه آثار مراجعه کنند، چه بسا ابعاد این معارف متفاوت را \_ چنانکه باید \_ در نیابند، و موازین ورود و خروج را ندانند، و تصوراتی نادرست دربارهٔ این مکتب نظر و جهت دیگری \_ فقط و فقط در پی اطلاع یافتن از حقایق و انظار هستند، از آن غفلت نداشته باشند.

۱۰ \_ تأثیرهای تربیتی (۱)

موفقیّتهایی که در علم و عمل، نصیب این عالم ریّانی و دلسوختهٔ دین گشت، به خود او منحصر نماند، بلکه اشعهٔ آنها، به برکت تربت پاک امام ابوالحسن علی بن موسی الرضارع»، به حوزهٔ علمیهٔ مشهد بتافت، و از آن عنایات به دیگران نیز افاضاتی رسید.

و هم اکنون که بیش از ۷۰ سال از ورو د میرزای اصفهانی به مشهد میگذرد،هنوزبرکات آن دوران در حوزهٔ خراسان \_و بلکه در دیگر جاها نیز \_مشهو د است. در حدیث از حضرت امام رضا«ع» رسیده است که

رَحِمَاللَّهُ عَبداً أُحَيّا أَمرَنا. فقلتُ له :كيف يُحيى أمرَكُم؟ قال : يَتَعَلَّمُ علُومَنا ويُعَلِّمُهَاالنّاسَ، فإنَّ النّاسَ لو عَلِمُوا مَحاسِنَ كلامِنا لاَتَّبَعُونا. - خداى رحمت كند كسى كه امر (مكتب) ما را زنـده كـند. (راوى

۱. «عُيون أخبارِ الرّضا ـ ع ـ» ج ۱، ص ۲۱۷. در مضامينِ حديث شريف رضوى بژرفى بنگريد و تأمّل کنيد. از اينگونه احاديث عظيم و تعاليم سترگ بسادگى نگذريد. اين تـعاليم مـدخلهاى تابناک تعقّلند. حدیث میگوید :) پرسیدم : چگونه کسی امر شما را زنده میکند؟ فرمود : علوم ما را <sup>۱</sup> فرا میگیرد و به مردم می آموزد، زیرا که مردم اگر حقایق نابی را که ما گفته ایم دریابند، پیرو ماگردند (و راه ما را در پیش گیرند؛ و در نتیجه، دین خدا از راه تربیت خالص قرآنی مستقر گردد، و بشریّت به سعادت و نجات دست یابد).

در میان چهرههایی که نام بردیم نیز، برای کسانی که با آنان آشنا باشند ـ بویژه شماری از آنان ـ شاهدهایی پر ارج بر آثار عـمیق تـربیت میرزا و نفَسگیرای وی در تربیت و سازندگی وجود دارد.

۱۱ – تأثیرهای تربیتی (۲) عرفانبشریبه منظور حلّ مشکلات فلسفی پی نهاده شد، یعنی پس عرفانبشری به منظور حلّ مشکلات فلسفی پی نهاده شد، یعنی پس از اینکه فیلسوفان عقلی به این نتیجه رسیدند که عقل قادر به رسیدن به همهٔ حقایق نیست، به سوی اشراق و کشف روی آوردند و چاره را در آنجا مستند.و حاصل این طریق (اشراق و عرفان) را کامل دانستند، و آخرین مرحلهٔ سیر تکاملی انسان شمر دند. لیکن عالمان هدایت یافته از نور کتاب و عترت دریافتند که راه وصول به حقایق، منحصر به طریق خالص قرآن و اهل بیت «ع» است و توسّل عمیق معرفت جویانه به ساحت قدس راسخان در علم قرآنی و حقایق الهی، و بطبع این راه راهی ویژه خواهد بود. و به متمایز خواهد بود. و تمایز عمیق تر، در طی طریق آشکار خواهد گشت. و متمایز خواهد بود. و تمایز عمیق تر، در طی طریق آشکار خواهد گشت. و و خالص در مسیر شرع مطهّر \_ و سلوکی دقیقاً شرعی \_ میسّر نخواهد و خالص در مسیر شرع مطهّر \_ و سلوکی دقیقاً شرعی \_ میسّر نخواهد گشت. و از اینجاست که از مرحوم آیة الله، آقا میرزا مهدی اصفهانی \_

در تعبیر «علوم ما → مُلومُنا»، بژرفی نگریسته شود.

۲۳۲

عالم\_ان تفكيكي (مشعلداران متهوّر)

رحمة الله علیه ـ در مسیر سیر و سلوک قرآنی و حرکت به دلالت ولیّ الله هادی «ع»، نکات و رموزی به برگزیدگان از شاگردان ایشان رسید، که به دلیل حساسیت موضوع، و باریکی راه، و خطرهای محتمل (والمخلصون فی خطرٍ عظیم)، تنها در انحصار این بزرگان باقی مانده است.

- ۱۲ مشیوه و روش علمی
   ۷زم است یاد آوری شود که :
   روش دقیق علمی ایشان در بیان مطالب علمی ،
   روش ذقیق علمی ایشان در آیات و روایات بویژه احادیث معارفی ،
- ـ لحن شناسی احادیث ، ـ اصول مبنائی ایشان ، ـ جایگاه والای عقل و تعریف صحیح آن در این مکتب ، ـ تأثیر ایشان در آفرینش معنویّات در حوزه و حرکت بخشی به توجه به ساحت قدس حضرت حجةبن الحسن «ع» ، ـ اخلاق و زهد ایشان ، اینها همه باید بتفصیل و جداگانه مورد بحث و تحقیق قرار گیرد.

بجز وقوف ایشان بر اسرار نفس، از علوم غریبه نیز برخوردار بودهاند. نمونهٔ خط ایشان در استخراج مدت عمر خود، براساس قواعد «علم جفر» برای خوانندگان عزیز آورده شده است. جالب توجه است که این مردان بزرگ و متعهد، از مسائل جامعه سازی اسلامی، و اقامهٔ سیاست قرآنی نیز غفلت نداشته اند، و فلسفهٔ سیاسی قرآنی را نیز مطرح ساخته اند. در این باره در یکی از آثار تحقیقی میرزای اصفهانی مطالب مهمی آمده است، که باید در جای خود دربارهٔ آنها سخن گفته آید.

۱۳ \_ نظر آقا بزرگ حکیم دربارهٔ میرزای اصفهانی و «معارف عالیهٔ» وی. دو سال پيش ـ تقريباً ـ با يكي دو تن از دوستان فاضل، در قم، به ديدن آيةالله، حاج شيخ محمد باقر محسني ملايري رفتيم. در ضمن صحبت ديدم ايشان دوراني و مدتي از تحصيلات خود را در مشهد گذرانده اند، و محضر آقا بزرگ حکیم را درک کرده اند، و حضور شان در مشهد مقارن بوده است با روزگاری که میرزای اصفهانی دروس خویش را القا می کرده است... پرسیدم با میرزا هم ارتباطی داشتید؟ گفتند: بله، و سخن در این باره شروع شد. اظهار داشتند : من به درس آقا بزرگ حکیم میرفتم. آشیخ هاشم قزوینی بهمن گفت : چرا بهدرس میرزا نمي آييد؟ حتماً بياييد، و اصرار كرد. گفتم : استادم آقا بـزرگ فـرموده است به درس دیگری نروید. ایشان گفت : هر طور شده آقا بزرگ را راضي کنيد و حتماً به درس ميرزا بياييد. در پي اصرار آشيخ هـاشم، از استاد اجازه گرفته به درس میرزا رفتم. اولین جلسهای که حاضر شدم بحث دربارهٔ کیفیت حصول علم برای نفس بود، و بیان حقیقت علم و تمایز آن با نفس... و مطالبی بسیار مهم در این باره... پس از این درس، همینکه خدمت آقابزرگ رسیدم مطالبی راکه میرزا فسرموده بود نـقل كردم. آقا بزرگ حكيم به محض شنيدن فرمود : «عجب مطالب عرشي! عجب مطالب مهمي، تاكنون ازكسي نشينده بودم. حتماً به درس ايشان برويد و بياييد مطالب را به من هم بگوييد» <sup>(</sup>

- **۱۴ \_اتصالات روحی میرزای اصفهانی** نیز گفتند : میرزای اصفهانی میفرمود : «بر ریگهای مسجد سهله اشکها ریختم»... اشاره به سوز طلب، و اشتعال دل، و گسترهٔ تـوسّل، و
  - تعبیرات ایشان در نوار ضبط شده و موجود است.

عالمان تفكيكي (مشعلداران متهوّر)

شعاع اصرار... آری، دست از طلب ندارم، تاکام «دل» بر آید.

سرانجام، آیت خدا، و حجّت دین، و معلّم یقین، میرزا مهدی اصفهانی (خراسانی)، نمونه ای از اصحاب تربیت یافتهٔ امام باقر (ع» و امام صادق (ع»... پس از عمری عبادت و تقوی، و طلب (علّم صحیح»، و کوششهای بسیار برای ترویج مکتب خالص قرآنی، و احیای امرآل محمد (ص»، و تربیت بزرگان و زبدگان، و نشر شمیم جان پرور ولایت مهدویّه در جوّ نفوس و قلوب... در روز پنجشنبه، ۱۹ ماه ذیحجّهٔ سال پاکیزگی تن و جان، در سربینه سکته کرد، و از این جهان بگذشت و به سوی جاودانان مینوی پر کشید. پیکر پاک او را تا بامداد جمعه نگاه داشتند، و در آن روز، با تشییعی عظیم و تکریمی جلیل، به صحن مطهر آوردند، و پس از ادای مراسم در «دارالضیافهٔ» مبارکه به خاک سپردند...

این بنده نیز ـکه در آن ایّام طلبهای نوجوان بود ـ در آن تشـییع حضور داشت، ومانند قطرهای در دریای انسانهاگم بود و ناچیز، چونان هم اکنون...

رمل د. مندر من صرب مرتعاب من ما مرزد عد تمر ندخا ند د المجل برفرير از منهد مدين فرشد بود كدف من ورف ت وجود مرام شد ومعرب ما فرت فرم مرا اسدد في مره وما مال مع شده كت خاب لا مرج ي مرج ار الا حد حر ا مرعبت ا ميت برامات دج دخوات و اعمرة بزوري دور رو مود ار خراقدس اوجو د خباب لم حرف کرد و مالهای ال ال علم و غرام از محفر نزید. ار خراقدس اوجو د خباب له حرف کرد و مالهای ال ال علم و غرام از محفر نزید ک نابيده بركرزبر بريز الازميال قرات درن به محرد رمنه بن ب مدر زغرم ب د بن دم مهم وقرم رز آ مردن به محرد رمنه بن ب مدر زغرم ب د بن دم مهم وقرم ورزآ

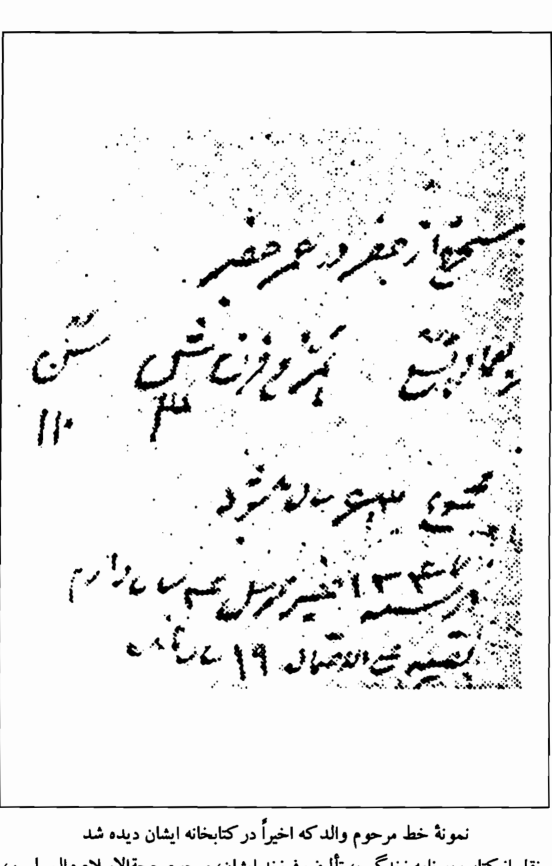
نامهٔ آیةالله العظمی سید صدرالدین صدر، به آیةالله میرزا مهدی اصفهانی.

1% مر مار الاست دامی محص مدیست داج تربعیت دودا بیشه دچھتری الله ا ارد برج مصرن داد وطلود برود ا واسيه درم کدر فلر من مت و ادار روم در ولا مارقتر و عدد درم من ما ت مرکت کرده بهم مندور شرعف فود ماند مارین ملی شده و در احمات م علم جنه دری منه دیمات مده در محکم می مارین وقت دور در برمرز سرد دم کردند مرد مدت ما و از مرجم افت دور در برمرز سرد دم کردند مرد مدت ما وف او در مد شدابه بعد مدر در در طران و بد در متبت ترقف خارید و برا حابيه وزد رع فرفر جر حرص مدر در المان حوابيد وه الدوت يايج مرت در م مرمل مرت محصرا د مار تتر من الم ورزير الأدرج وورار تمي تغمرك فت ثابت عذائ فل محسط ، مصر مترد رود بهمدي ب ب و، مذا وبد روال الم الرابري ورز بف درم والار وتشرب والم محذر لغب برم رفور درما مدت محقان برقم وتريب وأرا ردج زر وحيت ويرجب بد مد الجلوم وفار في علاما سمد مرم سم ودارت دوم الم والمات الم مرتب مدم وعل

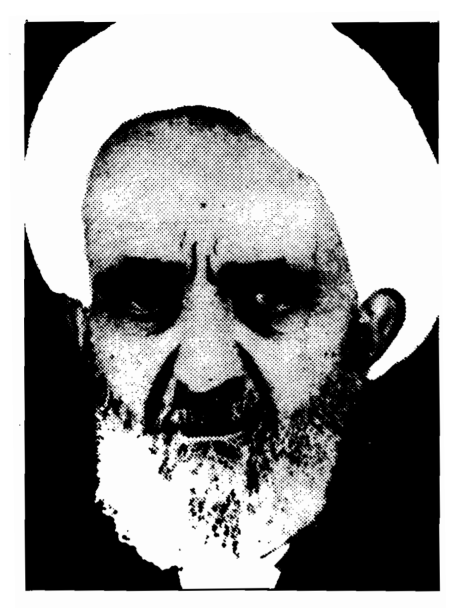
نامهٔ آیةالله شیخ هاشم قزوینی، به آیةالله میرزا مهدی اصفهانی.

م مربع مرواره م بد دارم که دانت علو کے معام ورورانگی برومدر ی در مارس المرون در در مارس المرون در در مارس المرون در در مارس در مار جنسی کم مدری موالیم اکرم در منرب داد حدر من در از کے دستر ا معادی معاد معاد معاد معاد معادی معاد معادی معادی معادی معادی 1. . . . for inder i for مرابعه محدالد والمسد المررين في ملم بت درميسي حب دغد خدم

نامهٔ آیةالله میرزاعلی اکبر نوقانی، به آیةالله میرزا مهدی اصفهانی.



نمونهٔ خط مرحوم والد که اخیراً در کتابخانه ایشان دیده شد ـ نقل از کتاب «برنامه زندگی»، تألیف فرزند ایشان، مرحوم حجةالاسلام والمسلمین، آقا میرزا علیرضا غروی (م: ۱۳۷۰ ش)



شیخ مجتبی قزوینی خراسانی (۱۳۱۸ ق ـ ۱۳۸۶ ق)

۱ متعقّل سترک عالم ربّانی، و متألّهِ قرآنی، و جوهر روحانی، و مربّی بزرگ، و متعقّل سترگ، جامع معقول و منقول، حضرت شیخ مجتبی قزوینی خراسانی از «متألّهان زبدهٔ قرآنی» در سدهٔ پیشین است. وی سومین کس از سه رکن بزرگ «مکتب تفکیک» است در سدهٔ چهاردهم هجری قمری. یاد کردیم که عالمان و فاضلان و مطّلعان و آگاهان بسیاری - به سائقههای معارفی دینی و تربیتهای خالص اعتقادی - دارای مذاق تفکیک بودهاند و هستند (هم در سدههای پیشین و هم در سده چهاردهم تا هم اکنون، و در همهٔ جاها و حوزهها، اگرچه خود به این نام و عنوان توجهی نداشته یا بدان خوانده نشده باشند)، لیکن سیّد موسی زرآبادی قزوینی و میرزا مهدی اصفهانی خراسانی و شیخ مجتبی قزوینی خراسانی را بدین امر تعلّقی ویژه است.

شيخ مجتبي قزويني خراساني، به سال ۱۳۱۸ ق. در قـزوين، از

از رهگذر خاک سرکوی شما بود هر نافه که در دست نسیم سحر افتاد

عالم\_ان تفكيكي (مشعلداران متهوّر)

مادری صالحه تولد یافت. پدر وی، حجةالاسلام شیخ احمد تنکابنی نیز از عالمان بود و از شاگردان و خواص عالم عابد و متّقی بزرگ، حاج میرزا حسین خلیلی تهرانی (م: ۱۳۲٦ ق).

۲ \_استادان استاد (۱) \_در نجف اشرف شیخ پس از تحصیلات مقدّماتی، در سنین جوای، بهمراه پدر به «نجف اشرف» مشرّف گشت، و در حدود ۷ سال در آن سامان مقدّس بماند، و از استادان و عالمان بزرگی کسب فیض کرد:

(۱) \_ سیّد محمد کاظم یزدی (م: ۱۳۳۷ ق).
(۲) \_ میرزا محمد تقی شیرازی (م: ۱۳۳۸ ق).
(۳) \_ میرزا محمد حسین نائینی (م: ۱۳۵۵ ق).

گفتهاند به معیّت مرحوم آیةاللهالعظمی حاج سیّد ابوالقاسم خوئی (م:۱۴۱۳ق)، مدتی از درس میرزا محمّد حسین نائینی نیز بهرهمند گردید. در یکی از نامههایی که میرزای نائینی، بـرای مـیرزای اصفهانی نوشته است، ذکر حاج شیخ مجتبی قزوینی آمده است.

۳\_مشرق انوار قرآنی

شیخ سپس به قزوین بازگشت. و دو سال در زادگاه خویش بماند. در این مرحله از عمر خود بودکه به مربّی بزرگ، دانای حقایق و اسرار، و عالم به معارف قرآنی و واجد آن معارف و متعقّل در آن معارف، حضرت سیدموسی زرآبادی قزوینی (م: ۱۳۵۳ ق) که شوهر خواهر وی نیز بود رسید، و با تعالیم او پا به دایرهٔ عوالم انسانیّت و شناخت آن عوالم گذاشت، و در راه کسب «علم باطن» افتاد، و بسیاری از «علوم محتجبه» را نیز از وی بیاموخت، و به ریاضات و مجاهدات شرعی بپرداخت، و به سیر «عوالم الهی» روی آورد. و همین استاد بود که وی را - از همان اوان - به سستی مبانی معارف غیرقرآنی واقف ساخت، و روی دل او را از فلسفهٔ یونانی، و عرفان هندی، و اشراق گنوسی و اسکندرانی، و فلسفه ها و عرفانهای امتزاجی، به سوی مطلع «حکمت یمانی» و مشرق «انوار قرآنی» بگرداند.

- ۴ استادان استاد (۲) – در قم و مشهد مقدس شیخ سپس به قم آمد و ۲ سال نیز در این شهر علم بماند، و از درس خارج حاج شیخ عبدالکریم یزدی (م: ۱۳۵۵ ق) استفاده کرد. آنگاه رخت به مشهد کشید، و در آستانهٔ فیّاض ولایت رضوی ماندگار گشت، و در آن سامان از این استادان بزرگ بهرهمند گردید:
  - (۱) \_ آقا بزرگ حکیم شهیدی (م: ۱۳۵۵ ق).
    (۲) \_ حاج میرزا محمد آقازادهٔ کفائی خراسانی (م: ۱۳۵٦ ق).
    (۳) \_ شیخ اسدالله عارف یزدی.
    (۴) \_ شیخ موسی خوانساری (مؤلّف حاشیهٔ «مکاسب»).
    (۵) \_ میرزا مهدی غروی اصفهانی خراسانی (م: ۱۳٦۵ ق).
    (٦) \_ حاج آقا حسین طباطبائی قمی (م: ۱۳٦٦ ق).

۵ ـ چهل سال تدریس (فقه و اصول اجتهادی، فلسفهٔ و عرفان انتقادی، معارف خالص قرآنی) شیخ مجتبی قزوینی خراسانی، پس از گذراندن مراحل یاد شده، و بهرهمندی کامل از شعب مختلف علوم معقول و منقول، و کمال پذیری با ریاضات و عبادات، خودانسانی بزرگ و مرتبی کامل گشت و در شمار کاملان و بزرگان عالمان باطن درآمد. وی از سال ۱۳۴۷ق در حوزهٔ مشهد شروع به تدریس و تربیت طلاب و فاضلان کرد، و ۴۰ سال در مرکز علمي مشهد بدين مهم اشتغال داشت. و دهها و دهها تن عالم و فاضل و مدرس و واعظ و محقق و مؤلف را در سایهٔ مهرآیین خویش بپروراند. و در خلال گفتن درسهای گوناگون، در فقه و اصول و فلسفه و عرفان انتقادي و اخلاق اسلامي و معارف قرآني، و تبيين و تحكيم مباني «مکتب تفکیک»، به صورتی پدروار و با رفتاری مهربار به حال و احوال طلاّب میرسید، و با آنان با تواضع و افتادگی بسیار سلوک میکرد. او زندگیی بسیار ساده داشت، و با این چگونگی گاه از نیازهای خود چشم می پوشید، و آنچه را می توانست به طلبهای تنگدست برساند می رسانید. این بود که شیخ بزرگوار که خود نمونهای مجسم از تقوی، و نفس کشی، و اعراض از مال و منال و جاه و مقام و شهرت و نعمت دنیا بود، برای هر طلبهٔ محصّلی، و هر پویای اسوهجویی، مایه تسلاّیی بود گرانـقدر و تأثيرگذار. وي در برخورد با طلاب شخصيت آنان را هماره رعايت مي كود، و بويژه به سادات احترامي ويژه مي گزارد.

۲ \_در افق اجتماع

شیخ در تکالیف سیاسی و اجتماعی ـ بموقع و با شور و اعتقاد ـ اقدام میکرد، و در مبارزات و درگیریهای دینی ـ سیاسی اقدامگر بود، و بی هیچ پروا پا به میدان مـینهاد. اشـتغال مـداوم او بـه اذکـارواوراد و عبادات و ریاضات <sup>(</sup> و استغراق او در عوالم روحی (خَلَسات)، و تـعقّل

۱. از جمله ریاضتهای مداوم او «جوع» بود، و هنیناً له...

مستمرّ، او را از اقدامهای لازم باز نمی داشت، لیکن هدفگرا و آرمانخواه بود، و اخلاص ورز و تهی از هر خواسته و خواهانی <sup>۱</sup>. ازاینرو از مشوب \_ گشتن کارها به امیال و اغراض و انحراف از اهداف دلسرد میگشت و دنبال آن را وا می نهاد. به امور مسلمانان و نابسامانیها می اندیشید و از آن چگونگیها رنج می برد، و بویژه از قلّت «تقوای لازم» و «تعهّد مُلزِم»، در برخی از روحانیّین دلی خونین داشت، و از استاد خود میرزای اصفهانی نقل می کرد که آن بزرگ نیز از این بابت دلی خونین داشته است و غمی گران می خورده است.

Υ\_آثار

آثار وی را باید بیشتر در زحمات ۴۰ سالهٔ او در تدریس و تعلیم و تربیت شاگردان بسیار دانست. او اصول (سطح و خارج) و فقه (سطح و خارج) و متون مهم فلسفه و فلسفهٔ انتقادی و معارف ناب قرآنی را تدریس می کرد، و در کار تربیت خواستاران و تعلیم طالبان می کوشید. روش تدریس او در حکمت و فلسفه بسیار آموزنده، و پرورندهٔ استعداد و نشان دهندهٔ راه «تفکّر اجتهادی» در «مقام تعقّل» بود.<sup>۲</sup> و این چگونگی بطور نمایان در آثار چاپ شدهٔ وی منعکس نگشته است. و این امر مایهٔ افسوس است. امّا آثار مکتوب وی :

- ۱. باید در اینجا اشاره کنم که در نهضت اسلامی اخیر، حرکت و قیام قطر خراسان و پیوستن این قطر به نهضت، بصورتی محسوس، از دخالت حضرت شیخ ـقده ـمایه گرفت. و البته اینهمه به منظور تحقق یافتن اهداف اسلامی و قرآنیی بودکه از نخست وعده داده شده بود.
- ۲. در این دو تعبیر : «تفکّر اجتهادی» و «مقام تعقّل» نیک بیندیشید، و بژرفی غور کنید، و در راه «خودسازی عقلانی» و «صیرورت شناختیِ» خویش از آنها غفلت نورزید، مرعوب کسی نشوید (خداوند به شما هم عقل و اندیشه داده است)، و به تقلید از استاد یا مؤلّف یا فیلسوفی قناعت نکنید، و همواره مشعل «تعقّل مستقل» و «اجتهاد شناختی» را از دست ننهید.

حلد سوم، در بیان معاد خالص قرآنی (معاد جسمانی)، و وجوه فرق و تفاوت آن با معادهای تصوّری فلسفی و عرفانی (معاد برزخی و مثالی)، و \_از جمله \_ذکر پنج اصل، که «معاد قرآن» مبتنی برآنهاست :
\_اصل اوّل : حدوث عالم و کیفیّت خلقت آن.
\_اصل دوم : خلقت انسان و عوالم آن.
\_اصل سوم : خلقت حضرت آدم «ع»
\_اصل چهارم : تناسخ (و رّد آن).

- اصل پنجم : امکان خراب شدن عالم و خلقت عالم دیگر. O جلد چهارم، در بیان نقش اساسی معصوم «ع» در هدایت اصلی، و ضرورت رجوع به معصوم برای فهم درست قرآن و هدایت یابی از قرآن کریم، و بیان حدیث نبوی مسلّم الصّدور «تُقَلَین»، و ردّ مطالب سخیف و مردود غزالی، در کـتاب «القِسطاش المستقیم» دربارهٔ عدم احتیاج به معصوم «ع».

جلد پنجم، در بیان و تحلیل مسائل «غیبت معصوم»، و
 «رجعت»، و «شفاعت»، و تبیین احادیثی درباره «غیبت» و
 «ظهور» و «قیامت»، و توضیح علایم این دو حادثهٔ سترگ
 که خلط شده است.

۳ ـ رسالهای در نقد علمی و فلسفی اصول یازدهگانهٔ ملاصدرای شیرازی، در مبانی فلسفی خویش.

۴ \_نسخههایی در برخی علوم غریبه.

۸ ــ یاد آوری چند نکته در اینجا اموری را باید یاد آوری کنم : ۱ ـ شیخ استاد ما معتقد بو دکه طالب معارف تحقیقی باید مبانی و مطالب قوم را نیز بداند. از این جهت خود سالها در خدمت استادان مختلف به تحصیل فلسفه و عرفان پرداخته بود، و از اساتید بزرگی چون آقا بزرگ حکیم شهیدی، نیک استفاده کرده بود. با این استاد مسلم و مشهور فلسفه تا آنجا مأنوس شده بودکه وی نسخهٔ کتاب «اشارات» خود را پشت نویسی کرده به شاگرد کوشا و فاضل خویش هدیه کرده بود.<sup>۱</sup>

۲ ـ شیخ استاد می فرمو دند، مرحوم آقا بزرگ مدتی خارج فلسفه (مانند خارج اصول و خارج فقه) تدریس کرد، و می فرمود می خواهیم مطالب را با نظر اجتهادی بسنجیم، و خارج از محدودهٔ متون و فضای حاکم بر آنها، و بدون تحت تأثیر قرار گرفتن نسبت به مقام علمی و شهرت مؤلّف، آنها را مورد بحث قرار دهیم (عبارات بتقریب). و می فرمو دند، ایشان (آقا بزرگ حکیم) مدتی «خارج اسفار» گفت، و مطالب اسفار، از جمله مسئلهٔ «اصالهٔ الوجود» را از دیدگاههای مختلف مورد بحث و رسیدگی و رد و قبول قرار داد. و در این درس آراء موافق و مخالف را مطرح می کرد، و خود نیز نظر می داد، و میدان را در بست به نظر موافق نمی سپرد.

۳ ـ بنابر نظر یاد شده، شیخ استاد خود متون فیلسفی را تـدریس میکرد، و درسی جاذب و عمیق داشت، وگاه متون و منقولات را تطبیق میکرد و مورد تدقیق قرار میداد. آری، او خود از نخبگان اساتید فن و از پختگان وادی معقول بود. و این بجز ویژگیهای روحی دیگری بود (مراحل تهذیبی و ریاضات شرعی)که داشت و موجب میشد که تسلّط

در نوشتن زیستنامهٔ شیخ استاد، از نوشتهٔ فرزند ایشان، حجّةالاسلام، حاج شیخ حبیبالله احمدی خراسانی نیز استفاده شد.

بهتری بر عقلیات و عرفانیات داشته باشد. و باید گذرا عرض کنم که پارهای اشارات که از وی دربارهٔ دو نمط آخر «اشارات» شنیده شد، در هیچ جا ندیدیم که اهل تخصّص و تبحّر از آنها چیزی دریافته باشند. و این از نقطه های ناشناخته است در زندگی و شخصیّت علمی و حجم روحی و بعد معارفی او.

۹ ـ آیة الله العظمی میلانی و درس اسفار شیخ مجتبی قزوینی پیرو مـطرح سـاختن این مـوضوعات، در شـرح زنـدگانی و خصوصیّات این بزرگان، نقل این خاطره بجاست :

مرحوم شيخ استاد \_ رضوانُ الله تـ عالى عـ ليه \_ در ١٠ \_ ١٥ سـال آخر عمر، درسها را در منزل میگفتند. در یکی از روزهای درس اسفار (درس «سفر اول» که دوستان فاضل نیز شرکت داشتند. ایـنجانب «سـفر چهارم» را نیز تنها خدمت ایشان می خواندم)، مرحوم آیةالله العظمی حاج سيد محمد هادي ميلاني (م: ١٣٩٥ ق) تنها و سرزده وارد شدند. ايشان در او ایل اقامت در مشهد، در کار هاشان، با مرحوم شیخ استاد مشورت و از ایشان نظرخواهی میکردند (چون بطبع، شیخ به اوضاع مشهد واردتر بودند). آنروز نیز برای همین منظور آمده بودند. درس تازه شروع شده بود و چند سطری خوانده بودند. صفحات ۹۰ تا ۹۵ بود، از اسفار چاپ سنگی قدیم. هر روز حدود یک صفحه \_چند سطر کم \_از آن چـاپ مىخواندند. آن روز درسى بكمال گفتند. رسم شيخ استاد بر اين بودكه چون به هنگام درس مهماني ميرسيد، از طلاب عذرخواهي کرده درس را تعطیل میکردند. آنروز به عکس عمل کردند : از آقای میلانی عـذر خواستند و سخنانی به این مضمون گفتند : «رفقای درس از راههای دور مي آيند، اگر اجازه بدهيد درس را ادامه بدهيم...». مرحوم ميلاني مُبادى

آداب بود، استقبال کرد و تأکید بر اینکه درس را بفرمایید. بدینگونه درس ادامهٔ یافت، حتی از یک صفحه چند سطر افزون، درس تمام شد. و ما فوری برخاستیم و درآمدیم تا وقت آقای میلانی بیشتر گرفته نشود. شیخ استاد برسم خود تا دم در به بدرقهٔ طلاب و دوستان آمدند. دم در به بنده فرمودند، چون آقای میلانی تنها آمدهاند، شما باشید تا در برگشتن ایشان را همراهی کنید (و من به خدمت کردن به عالمان و استادان علاقه داشتم، و شیخ استاد این را میدانستند).

حدود نیمساعت در کوچه قدم زدم، که آقای میلانی بیرون آمدند، و با حاج شیخ خداحافظی کردیم و من فوری درشکهای پیدا کردم و با آقا سوار شدیم. آقای میلانی فرمودند، کروک را بکشید و من باکمک درشکه چی کروک راکشیدیم. همینکه درشکه به راه افتاد، بی درنگ، گفتند عجب درس پاکیزهای عجب پاکیزه! (تعبیر پاکیزه که چند بار تكرار كردند از خود ايشان است). عرض كردم، بله آقا، ملاحظه فرمودید... اگر چیزی خدمتتان عرض شده است خلاف واقع است. فرمودند، نه، پاکیزه، پاکیزه \_ بعد اضافه کردند : \_ پس چطور رد هـم نکردند، می گویند ایشان فلسفه را رد می کند. عرض کردم، این را هم ظاهراً خلاف خدمتتان عرض کردهاند، اگر گفتهاند که ایشان مطالب راناقص و دست و پا شکسته می گوید، تا قابل رد باشد، و سپس في المجلس هر طور شده آنها را رد مي كند، هر كُز اينطور نيست. ايشان درس فلسفه را \_ تماموکمال \_ میگوید و ادامه می دهد، و هر ۱۵ تا ۲۰ روز يكبار، هنگامي كه فصول و مطالبي تمام مي شود، و حق مطلب از نظر تدريس علمي ادا ميگردد، و ميخواهند وارد مطلب ديگر و فصل دیگری بشوند، هر جا مطلب اشکالی داشته باشد، یاد آوری میکنند، که این مبانی و مطالب و دلایل \_ طبق بحثهایی مستند که عرضه کرده ایم \_

ناتمام است. چون ایشان بحثهایی عمیق دارند که اصحاب درس ایشان با آنها آشنایند و آن مبانی را می دانند و از نقدها و نقضها آگاهند، با ارجاع به آنها نظرهای انتقادی راگوشز د میکنند، و سپس وارد بحث بعدی میشوند، و بکمال مطالب را شرح می دهند و گاه مدتی درنگ میکنند تا ابعاد گوناگون بحث، و وجوه یا دلایل فلسفی و عرفانی، روشن شود و حق مطلب اداگر دد. و حتی گاه دیگر کتب و مدارک را می آورند، و همهٔ جوانب مطلب را می سنجند و تکمیل میکنند. مجدّد آقای میلانی تعریف و تأیید کردند.

سپس گفتم : درس معارف قرآنی هم دارند که جداست، و روز پنجشنبه و جمعه گفته میشود. اساس آن درس بیان اصول معارف قرآنی است. نهایت هر جا به بحثی فلسفی و عرفانی مربوط شود، بدان بحث نیز اشاره میکنند، و موارد نقد و اشکال و عدم انطباق و نابجایی تأویسل را یاد آور میشوند، و ایشان طلاب و فضلا را از «تعبّد در عقلیّات» و «تقلید در معارف» پرهیز میدهند. میگویند مطالب معارف و اصول چنان نیست که در آنها تعبد و تقلید روا باشد، و بگوییم چون بزرگی گفته است پس باید پذیرفت (نقل مطالب و عبارات بتقریب).<sup>۱</sup>

اینهم خاطرهای بود که ثبت آن را دوستان می خواستند. و روشن است که تأیید شخصی چون آقای میلانی حجت بود. مرد خلافگو نبود و نیازی نیز به خلافگویی نداشت و تأیید ایشان برای ما دلگرم کننده نیز بود. چون آقای میلانی خود از اساتید مسلّم فلسفه بود و فلسفهدانی ماهر بود، و شاگرد مبرّز و منحصر به فرد صاحب «نهایةُ الدّرایة»، و منظومهٔ «تُحفةُ الحکیم» (که برخی آن را بر منظومهٔ سبزواری ترجیح دادهاند) بود. حضور ذهن فلسفى ايشان نيز قوى بود. يك روز در خدمتشان بحثى به ميان آمد در مورد نظريّة مرحوم ملاصدرا، دربارة «ماديّةُ الحدوث» بودن نفس، ايشان وارد بيان مطلب و تشقيق صور آن شد... و نشان دادكه تا چه اندازه بر مطالب قوم تسلّط دارد.

• 1 \_ معرفة النّفس انتقادي

افسوس که کتاب شیخ استاد دربارهٔ نفس و معرفت نفس و نقل اقوال درآن باره، با نقض و ابرامهای مستند و علمی، هنوز به چاپ نرسیده است. در آنجا مقام علمی فلسفی و عرفانی ایشان بیشتر بروز یافته است، لیکن در کتاب «بیان الفرقان» بنای کار بر اشارات تمهیدی بوده است، به منظور توضیح فرق مسائل بر مبنای قرآنی و بر مبنای فلسفی و عرفانی. و در این کتاب «مقدمات مطویّهٔ» بسیاری هست که نیاز به ذکر دارد. در واقع باید کاری کارستان مانند کار ارزندهای که شهید مطهری، دربارهٔ کتاب «اصول فلسفه و روش رئالیسم» انجام داده است، در مورد این کتاب نیز انجام بیابد، بویژه دربارهٔ جلد اول و سوم آن، در مباحث توحید و معاد؛ و مقدمهای تحلیل گر ابعاد مسائل و روشنگر آفاق مطالب بر آن افزوده گردد.

**۱۱ \_ به سوی ملکوت** 

و سرانجام این عالم ربّانی و انسان قرآنی، پس از مدتی بیماری معدی که به احتمال قوی از شدت ریاضات و اعتیاد به «جوع» عارض وی شده بود در روز ۲۲ ماه ذیحجّهٔ سال ۱۳۸٦ هجری قمری (مطابق ۱۳۴٦/۱/۱۴ ه.ش)، از جهان دیده فروبست، و در صحن عتیق رضوی (صحن انقلاب)، در جانب شمال غربی، به خاک سپرده گشت \_

رحمةُالله عليه رحمةً واسعة.

و اینجانب در قصیدهای به عربی (در حدود ۷۰ بیت)، که در بیان مرام «مکتب تفکیک» سرودهام، از مقام این آموز شگر بزرگ معارف آسمانی نیز ستایش کرده و ادای حقی نمودهام؛ اینک ابیاتی از آغاز آن قصیده :

علومُ النَّاسِ كلِّهِمُ هَباءُ سوىٰ ما عَلَّمَتْهُ الأنبِياءُ حقائقُ أُودَعُوها في كُهُوفٍ لِتَكْشِفَ عن مَدْاها الأوصياءُ بَصْائرُ تَبْزُغُ الأرواحُ مِنها كما بَزَغَتْ بِمَطْلَعِها ذُكاءُ علومٌ مُرسَلاتُ قَد تَبَــدًىٰ لها مِنَ فيضٍ مُرسِلِها رُواءُ فَخُذْهًا مِن مطالِع نورِ وَحي تَجدْها لا يُغَطِّيها العَماء فنورٌ، ثُمّ نورٌ، ثُمّ نورٌ مِن الأنوارِ جاءَ لَها بَهـاءُ ففي الوحي التِّهاميِّ اهْتِداءٌ وفي البرق اليَمانيِّ الضِّياءُ و ابیاتی در مقام شیخ استاد :

و مرثیهای شیخ استاد را سرودم، و در آن سروده از کمبود چنان مربیانی دردگزاری کردم، آن را برای خوانندگان این مقال می آورم : کعبه ناپیدا شد ای یاران، دلیل راه کو؟ شب فرو گسترد تاریکی، فروغ ماه کو؟ یوسف مصر دل افتادهست اندر قعر چاه آن که یوسف را برون آرد زقعر چاه کو؟ آن که دیدارش خدا را یاد می آورد یاد ویژه هنگامی که از دل می کشید «الله» کو؟ کو دگر در این جهان، آگه دلی صاحب کرم آن شفیق مکرمت آثار دل آگاه کو؟

100

واجد اسرار علم سرّو انواع فنون آن در اقلیم معانی، والی جمجاه کو؟ قلب او بُد صاحب سرّ «دعای مستجاب» آن که بودش اینچنین قربی در این درگاه کو؟ صاحب «فرقان حق» اندر «بیان معرفت» ماحب «فرقان حق» اندر «بیان معرفت» آن که می آموخت «تفکیک» ره از بیراه کو؟ آن که در طور ولایت زاقتباس نور دل بر فراز قلّهٔ خورشید زد خرگاه کو؟ آن که در کیش ارادت، از ره اخلاص و صدق چهر دلبر می شدش پیدا، که و بیگاه کو؟

شعری دیگر (شعری زیبا)، در رثای حضرت شیخ ۔قَدَّسَ اللهُ سرَّهالقُدَّوسی ۔ از شاعر معاصر، سیّدعلی موسوی گرمارودی (بـهمراه جملاتی چند، از خود شاعر، در مقدّمهٔ شعر) :

به مناسبت آغاز بیستمین سالگشت رحلت اُسوۀ تـقوی و حرکت<sup>۱</sup>، و جامع معانی برکت، شیخ الشّیوخ سلسلۀ توحید و عشق، سیّدُ العرفا<sup>۲</sup>، حضرت حاج شیخ مجتبی قزوینی خراسانی ـ نَـتَورَاللهٔ مَضْجَعَه ـ:

۱. اشاره است به اقدامهای مبارزاتی حضرت شیخ.

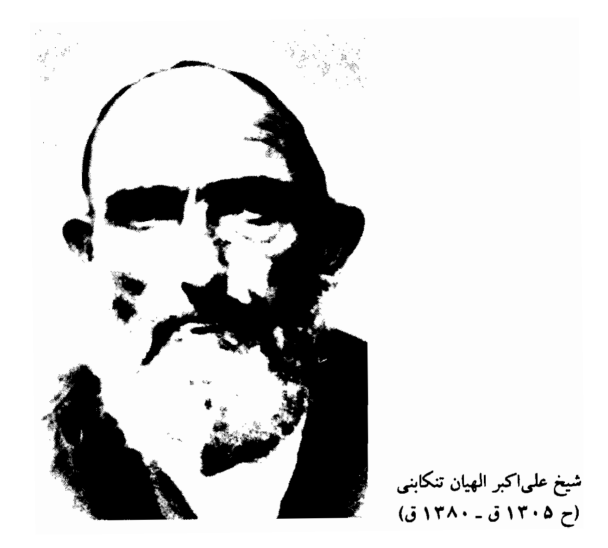
۲. تعبیر «عرفا»، در بارهٔ امثال حضرت شیخ ـ یعنی متألّهان قرآنی خالص ـ با نظر بـه اشـتقاق از «معرفت قرآنی» است، که قابل قیاس نیست با «معرفت عرفانی». و عارفان راستین بحقیقت اینان بودند، و هر کس شناختی و معتقداتی چون اینان داشت و دارد.

پير ما،كاينة صبح جهان آرا بود همچو غم، گرم، کنار دل ما، با ما بود سَحَر و آينه و آب، درآميخته داشت از پس پیرهن و خرقه، دلش پیدا بود روح خُنْياگر غم برتن خاکيش روان چشمهای را به سر رهگذری، مأوا بود چون نسیم سحری، آینهٔ بیرنگی داشت با خویشتن و در سفر دریا بود جانش از لطف و صفا، خرقهٔ گل می یو شید بر تنش گرچه، پلاسينه قبا، ديبا بود گرچه ميداشت بُن خرقه، بهاران پنهان باغ در باغ، گل از هر نفسش پيدا بو د پیر ما در پس صدقاف قناعت میزیست بی نشان، همدم آن پیر خرد، عنقا بود آسمان بود و زمين بود، وليكن او را در ميان دل و در سينهٔ من سکنا بود همچو خورشید به هرجای که بنهادی یا از ارادت، سر این ذرّه، بن آن یا بود

برّهٔ گمشدهٔ دشت جفا من بودم او مرا همچو شبان بود و مرا موسی بود او که با خویشتن از غار تهی تر می زیست کوه بود از غم یاران و چه پا برجا بود پیر ما میکده از بادهٔ خورشیدی داشت کاتش سرخ، در آن، در قدح و مینا بود یا رب آن چشمه کزان آینه می رُست کجاست؟ آنکه آتشکده با آب روان، یکجا بود

۱۲ میخ و اشاراتی گذرا به «علوم اسرار» در این پایان، نمونه ای از نوشتهٔ وی را، در تقریظ «لوح محفوظ»، اثر بدیع مرحوم آقای حاج سیّد ابو الحسن حافظیان مشهدی به نظر می رسانیم :

تتريط مردم آيان صاح شيخ مجتبى قزويني رضوان انتعالى عليه بستة دم بخسيم بوالمرتشر والمعتوة عرممر مجب وتروع أحد ألامته برهموم بادمان ونبر فتو وسنتو مرحل دوره دسوانيت كمدركات مشعد تصرت فاتم الاخياء والموسوس فالعب المريم ج بر معرم وفير وصبابي رميمه دم ورمونيس تبه وروق برره ت رفيعه لذميم ا، رنبونه بعد له چنجد از من م م متخلة احوال ما معد وشهر ميكود و مرجع من ا، رنبونه بعد له چنجد از من م م متخلة احوال ما معد وشهر ميكود و مرجع من ان محصد بغد راز الشعر مي مركب از م جا رم م ما دارم منظر ومنك يطبخ معابرتها دحفريت لتتبيت تتمست غمته بسردخل ببواله بمالقيام دتجمزات داي المعدم بقبة الشلغيد لذاتحا درمتم مديمه ماخرد مرجوم المسدور سيتم للبططين لذدكم ستطوم أناكس شفيدم تشغيغ محسردخ لمهتر فبجرانته ولرحبر أتسمني فماكلفي لدحوص جنومه اجتبى ماشدتها ويحرش بغيب عدادك وحويط غيرا جنس فبالجمية المبرش لناك تعاميوه رائ كشرجا كما تهكما والحفقه مردا ويشج وركاب مبروات اثبار، فرمود، حالجات بردم التاريجستيدانتم المتم وتعسيرً المح مغاات دفيعه ذرهم دهمرموا المستدا والمحسس الوسو كالمشهدي أجا واجترت ترويج الخاريج ممامق الانعاف مورد توقرهما واحلام وحرش يغب خودراصرف ودامخساب بالمستر ليتفتيهم فرس د. وا دفات عزیز بین ای تعسوم در اصلاح معام از مشخوت امرایل در در عقر آنار مرسم این سبع مرکز مصنوق مراجب مبته این نسبت این لوچ سنوم بهت دکه مزایا دخوانتر مسر در پهتر این سبع مرکز مصنوق مراجب مبته این نسبت این لوچ سنوم بهت دکه مزایا دخوانتر مسر مرد بهتر مرد بهت سرادل است مومعنا سندر دان ممت کمجوب ارانود و از را بن مرد به مار بر موکست رو به مار بار از کمد دمین - اوقعا ، فاما دوافعاد دانه اوق بند من مستد ما در بخوکست رو به دانه از از کمد دمین - اوقعا ، فاما دوافعاد دانه اوق فترخير دمق وعردتك مته دة فودتهم واخرك لأمني دجمة بدائد



ایسن عالم ربّانی و «جوهر روحانی» و زاهد وارسته نیز از تربیتیافتگان مکتب سیّد موسی زرآبادی است. وی در قزوین به جهان آمد، و مقدّمات را در همانجا فراگرفت، سپس به تهران رهسپار گشت و تحصیلات عالیه را در آنجاگذراند. بعد به قزوین آمد و به خدمت مربّی بزرگ و ذوفنون عصر خویش و «اُعجوبهٔ دوران» <sup>(</sup>، حضرت علاّمه، بزرگ و ذوفنون عصر خویش و «اُعجوبهٔ دوران» اُ، حضرت علاّمه، نظری) و علوم غریبه را از آن استاد بیاموخت، و هم در نزد او وارد مراحل تهذیب نفس و سلوک شرعی شد، و پس از سالها عبادت و ریاضت و مجاهدت، به مرحلهٔ «انسانیّت قرآنی» و «کمال روحانی» نایل گشت، و انسان سیرتی و روحانی واقعی شد، و در شمار کاملان و بزرگان عالمان باطن درآمد.

شیخ علی اکبر الهیان گاه به تدریس و تربیت کسان نیز می پرداخت. در معارف دارای همان مذاق مرتبی خود سیّد موسی زرآبادی بود، یعنی «مکتب تفکیک». و چنانکه شاگردان و مأنوسان با وی یاد میکنند، با افاضل عصر \_مانند مرحوم آیةالله سیّد ابوالحسن رفیعی قزوینی \_دربارهٔ این مسائل مباحثاتی داشته و از جمله، موضوع «اصالة الوجود» و

۰. این تعبیر و برخی دیگر از تعبیرها، از بعضی از دانشمندان اخذ شده است، که دربارهٔ «سیّد» بکار بردهاند.

عالمـان تفكيكي (مشعلداران متهوّر)

«جسمانیّة الحدوث» بودن نفس انسانی را بسختی مورد نـقد عـلمی و فلسفی قرار میداده است.

باری شیخ از بزرگان بود و از زهّاد نمونهٔ روزگار. هیچگونه تعلّقی (خانهای، زندگیی و اثاثی) نداشت و همواره در شهرهایی چند (قزوین، رشت، طالقان، تهران، آستانهٔ اشرفیه، رامسر و...) در حال سیاحت بود و گاهی به مشهد مقدّس مشرف میگشت، و بر خواهرزادهٔ خود، مرحوم حاج شیخ مجتبی قزوینی، وارد میشد، و گاه در حجرهای در «مدرسهٔ نوّاب» اقامت مییافت و به زیارت و عبادت مشغول میگشت. در علوم غریبه نیز مهارت، و بر ادعیه و اوراد مهمّه تسلّط داشت، و صاحب کرامات و تصرفات بود، و دارای روحی بود بس بزرگ و نیرومند و روحانیّت یافته و حدّادی شده.

یکی از شاعران غربی، زیـر عـنوان «داسـتان یک روح، چـطور خداوند یک روح را حدّادی میکند<sub>»</sub> میگوید :

خداوند بعضی اوقات \_ مخفیانه \_ یک روح تازهای را انتخاب میکند، که متدرّجاً به معرض آزمایش آورده، و اگر لایق ببیند به خود نزدیک سازد. روح انتخابی او باید کاملاً رئوف باشد. یک سهم عظیم هم ظرافت و کبریا به وی عطا میفرماید، که بیشتر مجروح و خون آلود شود. سپس آن صید ضعیف را مابین طبقات پست و گمنام در لُجَّهٔ فقر میافکند که حقیقت را تجسّس کرده و آرزومند خوبی باشد. هیچکس از او دستگیری نکند، و همیشه صاف و مجهول بماند. جسم ناتوانی را که محبس روح برگزیدهٔ اوست زیر بار تألّم خم نموده از اشک غذایش میدهد، بدون اینکه روح دیگری به محنت او واقف گردد. برای اینکه کاملاً آن را شکنجهٔ عشق و ظلم و غضب رنجورش می سازد. هیچ وقت شداید او راکد نمی شود. اگر روح، طالب صلح باشد، آرامی او را منهدم می کند. اگر روح مقاومت نماید ضربهٔ سخت تری به او وارد می آورد. اگر روح تسلیم شود بر شداید خود می افزاید. با دست هر یک از کسانی که نزد آن روح مظلوم عزیز هستند یک تیر زهر آلود به جانب او پر تاب می کند، و از تقدیر بیر حم وی یک داستان مرموز فجیعی تشکیل می دهد.

پس از اینکه به این طریق رنجورش ساخت، آن وقت به قانون سخت کار محکومش مینماید، تا مثل مینا استحکام پیداکند و مانند شمشیر صیقلی بشود. آن قاضی عادل میخواهد بداند که روح حمایت شدهٔ او، در طوفان آنهمه مصائب - بدون اینکه تهوّر خود را از دست بدهد - چطور تا آخرین روز میتواند به انجام وظایف خود بپردازد. آن وقت اگر در روز آخر ملاحظه نماید که در استقامت وی خللی وارد نیامده است، از روی مهربانی، به او تبسّمی کرده او را به آغوش مرگ می سپارد. خداوند به این قسم یک روح را حدّادی میکند.

باید به این سخن شاعرانه و زیبا \_ و در عین حال برخوردار از واقعیّت \_ افزود : «و بیدرنگ او را به روشنستان مینوی جاودانان می برد و در کنار آنان می نشاند، تا هماره جمال خود را به او نشان دهد. و آنگاه آن روح می داند برای چه آنهمه رنج دید و آنهمه صیقل خورد، برای اینکه بتواند در سرخوشی وصف ناپذیر این تماشای همارهٔ تجلّیها شرکت کند، و تا جاودان، با جاودانان، سرود زیبایی جاودان بخواند».

و شاید ارواح کسانی چون سیّد موسی زرآبادی، میرزامهدی اصفهانی، شیخ مجتبی قزوینی و شیخ علیاکبر الهیان، بـه هـمینگونهها حدّادی شدهاند، و اکنون، تا جاودان، درکنار جاودانان، به سرودخوانی

عالمان تفكيكي (مشعلداران متهوّر)

جاودان سرگرمند، و در تماشای تجلّیهای همارهٔ زیبایی ابدی مستغرق...

چنانکه در شرح حال سیّد موسی زرآبادی اشاره شد، این بزرگمردان از تکالیف سیاسی و اجتماعی نیز غافل نبودند. از همین بابت یکبار مرحوم آقای الهیان سخنی دربارهٔ نواب صفوی (شهید:۱۳۳۴ ش) گفت، چنانکه در جاینی نوشتهام :

شیخ علی اکبر الهیان، از علمای بزرگ بود، اهل علوم باطنی و مشاهدات و کرامات، با عمری در حدود ۷۰ سال، و دارای پیکری نحیف و تحلیل رفته از عبادات و ریاضات. یکبار از او شنیدم که گفت : «اگر من نواب را حضوراً دیده بودم، چه بسا جزو افراد و دستهٔ او می شدم». و با این سخن اشاره می کرد به اهمیت فوق العادهٔ دفاع مسلحانه از دین خدا در این روزگار...

پدر مرحوم آقای الهیان، یعنی عالم فاضل و فقیه متّقی، شیخ محمدتقی تنکابنی (م: ۱۳۲۷ ق) نیز از عالمان وارسته و فقیهان عامل بوده است، و از شاگردان میرزای شیرازی بزرگ، و خود صاحب چندین تألیف در فقه و اصول... شرح حال وی از جمله در این کتابها آمده است :

> - «هديّة الرّازى الى المجدِّدِ الشّيرازى» ، - «نُقَباء البشر» ج ١، ص ٢٣٩ - ٢٤٠ ، - «مُستدرَكات أعيان الشّيعه» ج ٣، ص ١١٩.

سرانجام، این گوهر پرتوبار و نُخبهٔ روزگار، در ماه رجب ۱۳۸۰ هجری قمری (دیماه ۱۳۳۹ ش)، از این جهان گذران، و از منزلگاه کاروانی این کاروان دایم روان درگذشت، و به جهان جاودان پیوست. و او خود این بیت را می خواند :

و سپس شیخ استاد اشارهای فرمودند که شعری سروده شود، مثنویی در آن ایام سرودم که بعدها نسخهٔ آن گم شد. سپس در ورقی از نوشته های خود، ابیاتی از آن را یافتم؛ و اینک تقدیم خوانندگان ایس کتاب می دارم، به یادی و یادگاری:

> بود در خِطَّهٔ تقدیر و قضا صاحب افسر تسلیم و رضا شب او روز جهان آرا بود روزش از زهد، شب یلدا بود از جهان چشم فرو پوشیده در ره زهد و فناکوشیده جان او بود جهان معنی به جهان از همه کس مستغنی

بسکه وارسته بد از بند مجاز بود چون مرغ همی در پرواز آنچنان ره به «رغائب» می جُست

که خط علم «غرائب» می شست

نور در جان و دل آورده فرود پس به حسن ازلی برده سجود

و دیگر چشم روزگار، از اینگونه وارستگان آگاه دل، و تحقّق یافتگان به حقایق قرآنی و معارف خالص ولائی، و در آن پایه از کمال نفسی و قداست روحی و صعود روحانی کمتر ببیند. بیت ششم اشاره است به امری که خود ایشان یاد میکرد، و من بتقریب باز میگویم: «در راه وصول روحانی، راه را در تفرید جُستم، و از قیدها جَستم، و از تعلقها رستم، و از همه چیز گسستم، نسخههای علوم غریبهٔ خویش را به لب جویی برده نشستم، و همه را در آن جوی شستم، و چشم از هرچه بود بستم، و به عنایت الهی پیوستم».

و این مرتبه ای بسیار بلند است، زیراکسانی که اهل این مراحل و معانی باشند می دانند که نسخه های کسی چونان «شیخ علی اکبر الهیان»، در بارهٔ علوم غریبه و ختمها و اعداد اسماء و اذکار تا چه حد اهمیّت دارد، و چه اندازه توان مادّی و روحی در آنها نهفته است، بویژه با داشتن شناختی از استاد و مربّی بزرگ ایشان، حضرت سیّد موسی زرآبادی. باری اینگونه نسخه ها را به لب جوی بردن، و نشستن و براحتی شستن، و

181

یکباره دل از آنهاکندن، از واجدیّت و بلوغ بسیارکاملی حکایت میکند. و کسی راکه به طلوعگاه اشراق ولایت مهدوی راهی باشد، چـه جـای شگفتی اگر از این ذرایع چشم بردارد و آنهمه را به آب جوی سپارد؟

> ز شوق نرگس مست بلند بالائی چو لاله با قدح افتاده بر لب جویم

اشخاص طالب، برای بدست آورن یکی و دوتا از اینگونه نسخههای صحیح و مورد اطمینان، چه بسا سالها میدوند، و به کسانی که گمان میبرند چیزی داشته باشند رجوع میکنند، و به این شهر و آن شهر سر میزنند، تا به چیزی دست یابند. و آن بزرگواران آنگونه بینیازی نشان میدادند و بینیاز شده بودند.

> سالها دل طلب جام جم از ما میکرد آنچه خود داشت زبیگانه تمنّا میکرد

و آنان که به توفیق الهی، و فیوضات وَلَوی، و در پرتو عبادات و مجاهدات شرعی، به آنچه خود داشتند رسیدند، دیگر «جام جم» نیز از دیگری نخواستند.

و او در تنهایی نیز چنان بودکه، «شور آرامشناپذیرش او را تقریباً بکلّی از مصاحبت با مردم برکنار میداشت».



سيدابوالحسن حافظيان (١٢٨٢ ش ـ ١٣٦٠ ش) از انسانهای ممتاز و بسیار کم مانند روزگار، مرحوم آقای حاج میّد ابوالحسن حافظیان مشهدی است. وی در مشهد در خاندان سیادت و تقوی، دیده به جهان گشود. در آغاز تحصیل به فراگرفتن ادبیّات و ریاضی و طبّ قدیم و نجوم و هیئت و فقه و اخلاق پرداخت، لیکن بزودی وارد ریاضت و تحصیل علوم غریبه گشت، و از برخی استادان بزرگ بهرهمند گردید.

مرحوم حافظیان، در حوزهٔ مشهد، باکسانی چند دوست گشت، از جمله مرحوم حاج شیخ مجتبی قزوینی. و همین دوست بود که با ذکر مقامات و کرامات و علوم سیّد موسی زرآبادی، وی را متوجّه آن عالم عامل و مربّی کامل کرد. و همین چگونگی باعث گردید تا آقای حافظیان به دلالت و همراهی حاج شیخ مجتبی قزوینی به قزوین مسافرت کند، و به محضر حضرت سیّد نیز برسد و به کسب مسائل و مراحلی بس مهمتر از آنچه تا آن هنگام بدان رسیده بود نایل آید.

مرحوم آقای حافظیان از ریاضتکشان بزرگ و متعبّد به سلوک شرعی بود، و سالها در یکی از حجرههای فوقانی صحن عـتیق رضـوی (صحن انقلاب)، حجرههای رو به قبله، در سمت شمال شرقی، به عبادات

عالم\_ان تفكيكي (مشعلداران متهوّر)

و ریاضات اشتغال ورزیده بود. وی از بزرگان اهل نَفَس و دعا، و استاد مسلّم علوم غریبه بود. از آثار ایشان، یکی «لوح محفوظ» است و دیگری کتابی در شرح آن و نیز لوح «جُنَّةُ الاسماء»، که گمان نمی رود کسی تاکنون این لوح را به این صحّت و کمال و زیبایی نوشته باشد. دربارهٔ رموز علمی و خواصّ روحانی این الواح باید در جای خود سخن گفته آید.

مرحوم آقا، به خواهش یکی از دوستان <sup>۱</sup> شرحی بسیار کوتاه دربارهٔ زندگی خویش ـ با قلمی ساده و صمیمی ـ مرقوم داشته است. خوب است بخشی از آن نوشته را در اینجا بیاورم (با تغییری و توضیحی اندک) :

سیّد ابوالحسن حافظیان، در سال ۱۳۲۲ هجری (قمری) در مشهد مقدّس پیدا شد. قبل از بلوغ، به مقدّمات صرف و نحو، ریاضی، طب، نجوم، هیئت، فقه و اخلاق نزد اساتید مشغول گردید. از دیدن بعضی اعمال از پدر <sup>۲</sup> به ریاضت و عملیّات (ریاضتی) شوق وافری پیدا نمود. به سفارش پدر، حاج شیخ حسنعلی اصفهانی ۔ طابَ تُراه \_ او را بشاگردی خود، به ریاضات، قبول فرمود. مرتّب روزها برای تحصیل علم در «مدرسهٔ میرزاجعفر» (در ضلع شرقی صحن عتیقرضوی \_ صحن انقلاب)، و شبها در حجرهٔ فوقانی صحن عتیق، جنب ایوان عبّاسی، مقابل «بقعهٔ مطهّره»، به عبادات و ریاضات اشتغال داشت... بتدریج شهرت تامّی در بین خواص و عوام پیدا کرد. از دعوات و عملیّات روحانی او عوام و خواص بهرهمند

- د حجّةالاسلام، پژوهشگر متنبع، صاحب آثار و تألیفات ارزشمند، آقای حاج شیخ عزیزالله مُطارِدی خبوشانی (قوچانی). در نوشتن زیستنامهٔ آقای حافظیان، از برادر محترم ایشان، آقای حاج اکبرآقا حافظیان نیز یاری گرفتم.
- ۲. مرحوم حاج میرزا آقا حافظیان (م ۱۳٦۲ق ـ ۱۳۲۲ش)، از سادات بزرگوار و از صالحان و نیکان مشهد مقدّس.

مدتی به خدمت حاج سیّد مظهر حسین هندی نیز مشغول بود. وی در اواخر عمر (در مشهد)، در گوشهٔ صحن نـو (صحن آزادی فعلی)، حجرات فوق آب انبار (در ضلع جـنوبی) را مـنزل خود قرار داده بود، و مشغول به ریاضتهای شرعی بود...

در سال ۱۳۴۷، باتفاق مرد بزرگ، حاج شیخ مجتبی مدرّس قزوینی ـ طابَ ثَراه ـ برای ملاقات و زیارت استاد بزرگ و سیّد جلیل، حضرت سیّد موسی زرآبادی ـ طابَ ثَراه ـ به قزوین مسافرت نمودند... آنچه در مدت گذشته به آن موفّق شده بود، گویا مقدّمه بود از برای رسیدن به آن سیّد بزرگوار. بعد از آن، به ترقیات کاملی موفق گشت، و صاحب مکاشفات و ضمیری روشن شد، و قوّهٔ ارادی او قوی گردید، که آثار و علائمش بر همه ظاهر گشت. سالی یکمر تبه به سفر به قزوین موفّق میشد.

به سال ۱۳۵۱ هجری (قمری) به هندوستان مسافرت نمود، و تا ده سال و شش ماه به ایران مراجعت نکرد. سیاحت کاملی از هر گوشه و کنار هند نمود. از مرتاضین مخصوص هند، در شهرهای مخصوص مرتاضین (هردوار و...)، در کنار دریای گُنگا (گُنْگ)، که دریای مقدّس هندوهاست دیدن کرد. در هردَوار، در آب گُنگا غسل کرد، در بتخانه \_ پشت به بت و رو به قبله \_ نماز خواند، و بعد از نماز به صدای بلند و لحن عربی، قرآن قرائت کرد. مرتاضین زیادی استماع کرده متأثر شدند...

در شهر سرینگر کشمیر <sup>۱</sup> برای شیعیان، در محلّهٔ گرو بازار، مسجد مختصری ساخت که بسیار مورد احتیاج بود. در دامنهٔ کوه تِرال کشمیر، کوهها و آبادیهای زیادی است که قبله را نمیدانستند. بر بالای کوه «صوفی پوره»، برجی مربّع از سنگ ساخت که از هر طرف قبله مشخّص شده است. در آنجا نوشته است : «۲ رکعت نماز

۱. یا سریناگار، پایتخت تاریخی کشمیر، در دو طرف رود «جِهْلُم»، از مشهورترین و زیـباترین پیلاقات مشرق زمین است ـ «دایرةالمعارف فارسی».

بخوانید، حاجت از خدا بخواهید». در این ایّام، از اطراف، هر کس هر حاجتی دارد آنجا رفته دعا میکند، ازسنّی و شیعه؛ و اسم آن محل را «آستانه» گذاردهاند. همه ساله در شب نیمهٔ شعبان چراغان میکنند که از دور پیداست. «لوح محفوظ» را، که یکی از عجایب علمی است، وی در همان سرزمین تصنیف کرده است.

یاد آوری می کنم که ضریح مبارک حضرت امام رضا (ع)، که اکنون بر آن مرقد ملکوتی قرار دارد - از آثار مرحوم آقای حافظیان است. ایشان حدود ۴۰ سال پیش، به فکر اقدام دربارهٔ تعویض ضریح قبلی که فرسوده شده بود - افتاد، و سپس باکمک مردم معتقد پاکستان و کمکهای آستان قدس رضوی و مردم ایران برای ساختن ضریح جدید اقدام کرد. و پس از اتمام کار ساختن ضریح مطهر، به وسیلهٔ هنر مندان صفهانی و مشهدی، و انتقال دادن ضریح سابق به موزهٔ آستان قدس، ضریح جدید نصب گردید، و به روز عید مبارک نیمهٔ شعبان سال ۱۳۷۹ فریح مری از روی آن پرده برداری شد، و به بارگاه پر جلال امام ابوالحسن علی بن موسی الرضا (ع)، جلوه هایی بیشتر بخشید. به یاد دارم که مرحوم آقای حافظیان، از این توفیق که نصیبش گشت و از این خدمتی که به این بارگاه ملکوتی و حرم روحانی انجام داد، بسیار شادمان بود و خدای متعال را شکر میگزارد.

آقای حافظیان، جریان سفر به قزوین و رسیدن به مرحوم سیّد موسی زرآبادی را \_اشارهوار \_در ابیاتی ذکر کرده است. اینک مناسب است که به یاد آن بزرگان و وارستگان، شماری از آن ابیات در اینجا آورده شود:

> ای جوان خدمت بزرگان کن نفس امّاره را بفرمان کن

بهر خدمت هميشه حاضر باش گر قبولت کنند شاکر باش مجتبي شيخ عالم و استاد صاحب معرفت، قرين سداد واجد سرّ حكمت ايمان اوستاد معارف قرآن در جوار رضا«ع» به فیض خفی گشته آگه زحکمت رضوی برگذشت از علوم عرفانی وزرسوم و فنون يوناني جان سوى مطلق حقايق داشت سر به درگاه علم صادق «ع» داشت بد مربّى به جمع اهل صفا راه آموز سرّ ملک بقا روزگاري که پار من بو دي متوجّه به کار من بودي روزی از روی لطف و مرحمتی بعد شرحتی و مدح و منقبتی گفتي از گفته هاي گاه و گهي که نگويد کسي به سال و مهي

باید اشاره کنم که مرحوم آقای حافظیان، در «معارف اعتقادی» و «حقایق مبدئی و معادی» و «دریافتهای شریف روحانی»، به مراتب بسیار بالایی رسیده بود، که حاصل جوهر روحی قوی و استعداد ممتاز ایشان بود، و نتیجهٔ درک محضر بزرگان، و سیر آفاق وانفس، و بویژه عبادات و ریاضات شرعی و اذکار و ختمهایی که همواره و در همهٔ احوال بدانها

200

اشتغال داشت، و خود دارای مشاهدات و تصرّفاتی بود بسیار با اهمیّت، که برخی از آنها را، گاه گاه، برای دوستان \_ و از جمله این ناچیز \_ بیان میداشت. اموری مهم نیز خود اینجانب از ایشان مشاهده کرد و مطلع گشت. و در طول سالیان دراز \_ حدود ۵۰ سال \_ کسانی بسیار در مشهد و دیگر شهرهای ایران، و در هند و پاکستان و نقاط دیگری از جهان، از روحانیّت و ادعیهٔ ایشان بهرهمند گشتند، و مشکلاتی بسیار رفع گشت، و کارهایی سترگ رفت. افسوس که جزئیات زندگی روحی و پر مضمون ایشان، و نوادر احوال و اعمال و خدمات، و سرگذشت سیرها و سیاحتهای ایشان، تدوین نیافته است؛ خود چیزهایی مرقوم داشته اند، لیکن بسیار اندک است.

باری، ایشان نیز، در مبانی اعتقادی (مانند استاد خود سیّد موسی زرآبادی، و دوست خود شیخ مجتبی قزوینی خراسانی)، تفکیکی بودند، و در مراحل سلوک نیز مواظبت بر «سلوک شرعی» داشتند، و از «سلوک صناعی» بدور بودند. البته ایشان اهل تدریس و تألیف نبودند، و اشتغالات فراوانی که در ایران و پاکستان، در سایر شئون خویش داشتند، همه اوقاتشان را فراگرفته بود. و اینجانب در اینجا، به مناسبت ذکر سیّد موسی زرآبادی و تنی چند از شاگردان ایشان، یادکردی از این شخصیّت معنوی بسیار بزرگوار و کم مانند، جناب آقای حافظیان را مناسب دید، و بدان پرداخت.

 $\ast$ 

همّت مرحوم آقای حافظیان مصروف خدمت به خلق بود. ایشان ریاضاتی راکه کشیده بود، و علوم و کمالاتی راکه کسب کرده و قدرت روحیی راکه \_در پرتو عبادات و ریاضات شرعی و توسّلات و توجّهات \_ بدست آورده بود، با تواضع و فروتنی، در خدمت مردم قرار داده بود، و راه قرب به «خدا» را خدمت به «خلق خدا» میدانست. و در این راه بس نیرو میگذاشت، و صبوری میورزید، و خوشرویی نشان میداد.

هفته ای دو روز (یکشنبه و چهارشنبه)، در خانه می نشست، و در خانه را باز می کرد، و هر کسی با هر شرایطی، می آمد و نزد ایشان می نشست و سخن دل خویش و مشکل زندگی خود \_ یا فرزندان و بستگان خود \_ را با ایشان در میان می نهاد. و آقا پس از شنیدن متواضعانه درد در دمند و مشکل گرفتار، به چارهٔ آن می پرداخت، و بدون طمع و چشمداشت، ادعیهٔ لازم برای هر امر را \_ که خود تهیّه می کرد، آنهم با کـ مال صحّت و ظرافت \_ در اختیار مردم قرار می داد، و هرگاه دستورالعملی نیز ضرورت داشت، آن را می گفت و می آموخت. و چه بسیار کسان از آن دعاها و دستورها بهرهمند گشتند و نتیجه گرفتند، و مشکل آنان \_ یا صددرصد، یا در حدی قابل قبول \_ برطرف گردید؛ که این خود داستانی دراز دارد، و دریغا که اشخاص و موارد، ثبت دفتری نگشته است.<sup>۱</sup>

آقای حافظیان در مورد آنچه میدانست و میتوانست (که «توانا بود هر که دانابود»)، و علوم و اسراری که از استادان بزرگ آموخته بود، و دعاها و ختمها و نسخه هایی که اجازاتی دربارهٔ آنها داشت و ریاضات آنها راکشیده بود (و برخی بسیار مهم بود)، بطور نوعی، مضایقه ای نداشت و اگرکسانی طالب و اهل و مستعد و عامل یافت می شدند می گفت و می آموخت. از همین روکسانی از ایشان چیزهایی گرفتند و بهره هایی بردند. لیکن در میان شاگردان و تربیت یافتگان مرحوم آقاکسی که بیشتر توفیق یافت و بهره برد، جناب آقای حاج آقاحسین قنبری است، چنانکه

مواردی را اینجانب خود شاهد بوده م، و برخی از آنها بسیار بسیار مهم بوده است.

مرحوم آقای حافظیان، در داخل نسخهای از کتاب «لوح محفوظ»، که به ایشان هدیه کردهاند مرقوم داشتهاند: «... سالها به دستور اینجانب که از بزرگان خود داشته به ریاضات و عملیّات موفق بودهاند، و بحمدالله والمِنّه گوی سبقت از معاصرین خود ربودهاند، و از پروردگار متعال نتایج کاملی گرفتهاند؛ لهذا، در این زمان به خدمت خلق که بعد از فرایض، افضل عبادات است مشغول شدهاند؛ جَزاهُ اللهُ خیرَالجزاء...».

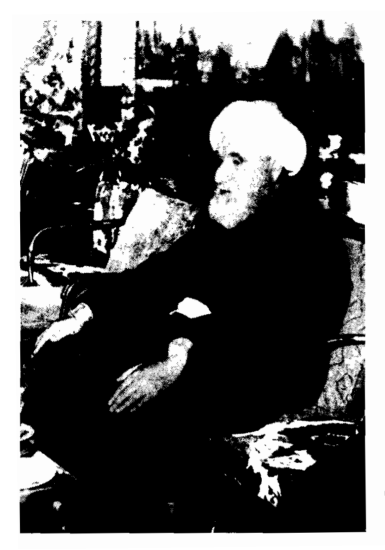
آقای قنبری، در سال ۱۳۳۱ ش، در مشهد مقدس با آقای حافظیان آشنا میشود و به خدمت ایشان میرسد و تقاضای راهنمایی و تعلیم میکند. آقا ایشان را میپذیرند و به تربیت و تعلیم وی می پردازند. تا پس از ۱۲ سال کوشش (در سال ۱۳۴۱ ش)، و بعد از طیّ مراحلی، به دستور خود آقا، به پاسخگویی مردم و رفع مشکل مراجعان اقدام میکند. و اکنون ۳۰ سال است که در راه استاد خویش، یعنی خدمت به خلق و رفع مشکلات مردم میکوشد، بدون هیچ چشمداشتی و قبول چیزی.

باید اشاره کنم که روش ایشان \_ در اذکار و اشتغالات \_ مانند استادشان آقای حافظیان، روشی است کاملاً شرعی، و بدور از انحراف، و جدا از صوفیگری و امثال آن امور. مرحوم آقای حافظیان دربارهٔ استاد نخستین خود \_ یعنی مرحوم حاج شیخ حسنعلی اصفهانی نخودکی خراسانی \_ نیز با تأکید یاد میکردند که طریق ریاضات ایشان هم کاملاً شرعی بوده است و به هیچ جهتی گرایش نداشتهاند.

و من این ذیل را آوردم تـاگفته بـاشم کـه بـزرگان یـاد شـده و شاگردانشان به یاد خلق خدا بودهاند و خدمتها به مردم کردهاند و میکنند، و آنچه را بدست آورده بودند در راه راحترسانی به خـلق و گشـودن گرهی از کار و روزگار افتادگان و مشکل داران گذاشته بودند و میگذارند. و بدینگونه بوده است آثار وجودی آنان \_رضوانالله علیهم اجمعین.

. .





شیخ هاشم قزوینی (خراسانی) (۱۲۷۰ ش ـ ۱۳۳۹ ش) این عالم متفکّر، و فقیه زاهد، و مربّی گرانقدر، و مدرّس والامقام فقه و اصول و اخلاق نیز از عالمانی است که محضر سیّد موسی زرآبادی را در قزوین، و محضر میرزا مهدی اصفهانی را در مشـهد درک کـرده است.

«حاج شیخ هاشم (یا : محمد هاشم) مدرّس قزوینی (خراسانی)، در سال ۱۲۷۰ هجری شمسی در یکی از آبادیهای اطراف قزوین به این جهان آمد. مقدمات و ادبیات را در قزوین فرا گرفت. و پس از تکمیل ادبیات عرب، نزد استادان ادبیات، در محضر اساتید قزوین، که در رأس آنان «حاج ملاعلی طارمی» و «آخوند ملاعلی اکبر» - دو فقیه عالیقدر محل - بودند سطوح عالیه فقه و اصول را خواند. در همین شهرستان فلسفهٔ اشراق و مشّاء را نزد استاد عالیقدر، مرحوم حاج سیدموسی زرآبادی قزوینی آموخت. آنگاه برای تکمیل مدارج عالیهٔ استنباط به اصفهان عزیمت کرد، و بشمار میرفتند - به کسب علم پرداخت و پس از شش سال اقامت به وطن بازگشت. طی این مدت وصف حوزهٔ علمی مشهد - که در آن اوان سرآمد مجامع علمی ایران بشمار میآمد - طبع دانش پژوه وی را مایل به مهاجرت به این سامان ساخت، و به شوق وصول به این - آیةالله حاج آقا حسین قمی، و - آیةالله میرزا محمّد آقازادهٔ خراسانی (فرزند آخوند ملامحمّد کاظم خراسانی، صاحب «کفایه»)، و - آیةالله آمیرزا مهدی اصفهانی، - که خدایشان رحمت کند - کسب کمال نمود. از دو استادِ اخیر به اجازهٔ اجتهاد مفتخر گردید. و همین اجازه از طرف زعیم دستگاه روحانیّت شیعه، حضرت آیةالله سیّد ابوالحسن اصفهانی - أعلَیاللهٔ مقامَه - به توقیع «صَدَرَ عَن أهلِه فی محلِّه»، موشّح گردید».

حاج شیخ هاشم قزوینی، نمونهٔ برجستهٔ یک «عالم دینی» و یک «روحانی اسلامی» واقعی بود، مردی خردمند، وارسته، متواضع، هوشیار، متعهّد، شجاع، روشنبین، و بیزار از عوامفریبی و انـحطاط پـراکـنی و ارتجاعگرایی.

«... براستی جهانی کمال در کالبدی جمع بود. و در اخلاق، «جمع اضداد» می نمود. با نهایت وقار بسیار متواضع و در عین انزوا مردی اجتماعی بود. با سلامت نفس شهامت و شجاعت داشت و گفتنیها را بی پرده می گفت ... برای محصّلین پدری مهربان بشمار می رفت، حتی طی سال اخیر که بر اثر بیماری قلبی - ناگزیر - از تدریس عمومی ممنوع بود، از جواب معضلات علمی و ارشاد مراجعین مضایقت نداشت. با اینهمه از تمامت تمتّعات زندگی به اندک اکتفا نموده، و پای همت در دامن قناعت کشیده بود».

و به نوشتهٔ دوست شاعر درگذشته، مرحوم غلامرضا قـدسی (۱۳۰۴ ش ـ ۱۳٦۸ ش)،که محضر حضرت مدرّس بزرگ، شیخ هاشم قزوینی را درک کرده بود :

علاّمهٔ فقید، پس از نیل به این مدارج، خـود را مـحتاج بـه

سوختهای دید، که در میان همگان می درخشید، این سوخته... ناشر علوم خاندان عصمت، فقیه زاهد، و معلّم اخلاق، علاّمۀ مرحوم، میرزای مهدی اصفهانی ـرحمةالله علیه ـ بود. استاد ما پس از درک این شخصیّت، دیگر بجز ایام تبعید [برای دخالت در واقعۀ «مسجد گوهرشاد» و مبارزه با رضاخان مأمور بیگانه، و اهداف ضد ارزشی او]، تا روزی که میرزای اصفهانی حیات داشت از او جدا نشد. و تقریرات میرزای نائینی را از ایشان فرا گرفته، و روح معارف اسلامی و پارهای از علوم منحصره را ـ که مختصّ خواص بود ـ آموخت. و بالاخره فقیه بزرگوار دارای روحی گشت که از هر عنوان و مقامی گریزان (بود)، و در حدود چهل سال حوزهٔ علمیّهٔ خراسان را در کمال عظمت گردانید، و شمار بسیاری از فاضلان که هم اکنون مشارالیه بالبنان می باشند، خوشه چین خرمن علمی ایشان بودهاند.

و یکی از این فاضلان، استاد فاضل، دکتر محمدرضا شفیعی کدکنی است. وی در یادداشتی دربارهٔ شخصیّت این مربّی گرانقدر چنین می آورد :

لازم به یاد آوری نیست که در زندگی من، بعد از پدرم ... چند نفر بوده اند که بیشترین تأثیر را داشته اند. و یکی از مهمترین ایشان، مرحوم آیة الله حاج شیخ هاشم قزوینی است، که علاوه بر «فقه واصول»، عملاً به ما آموخت که از تنگ نظریهای قرون وسطایی بدر آییم، و در یادگیری و دانش اندوزی مرزهای تعصّب را بشکنیم. من توفیق سالها شاکر دی ایشان را داشتم و در درسهای «رسائل» و «مکاسب» و «کفایه» و «خارج اصول» ایشان همواره حاضر بودم. با همهٔ جوانی و خامی، به اتکای مختصر ذوق و هوشی

حجّة الاسلام ميرزا محمد شفيعي كدكني (م: ١٣٥١ ش).

که داشتم، تمایز او را از اقرانش بخوبی احساس میکردم... هرگز فراموشم نمی شود که در بعضی ایّام که ایشان نیم ساعتی دیر تر میرسید، من که نوجوانی بودم ـ و علیالتّحقیق کمسال ترین شاگرد حوزهٔ درس ایشان ـ با چه اشتیاقی درمسیر آمدنش قدم میزدم، و از مدرسهٔ نوّاب تا سر کوچهٔ منزلش و گاه به داخل کوچه تا نز دیکیهای منزل او، با دل نگرانی بسیار می شتافتم، و وقتی از دور آمدنش برایم مسلّم می شد، آرامش خاطری در خود احساس میکردم... ذهن باز و خاطر تند و تیز او و حاضر جوابیش در میان استادان عصر بیمانند بود... غالباً درمباحث فقهی و اصولی مثالهایی از مسائل روز می آورد، تا از کلیشه شدن ذهنِ طالبان علم جلوگیری

کند.

و همچنین ایشان، که به هنگام رحلت این ربّانی جلیل، و فرزانـهٔ کمنظیر، در شمار طلاّب جوان درس او بود، در سوگ آن مربّی گران ـ ارج، قصیدهای سرود، سرشار از احساس و تکریم، آنسان که شایستهٔ مقام معلّمی چنان بزرگ، و استادی چنان وارسته و والامقام بود. و ایـنک بخش عمدهای از آن قصیده :

در هرکرانی از افق مشرق اندوه بيكرانه نمايان بود. انبوه سایه گستر اندوهش در سوگ آفتاب خراسان بود. آنكو درفش بارقة فضلش بر آسمان علم چو کیوان بود. بهر شفای نفس، اشاراتش قانون رمز حكمت ايمان بود اشراق فيض قدسي گفتارش ايضاح هر عويصه، به برهان بود آنكو به بوى مائدة علمش صد بو على طفيلي و مهمان بود در باغ دانشش دل بوريحان سرمست بوی سنبل و ریحان بود «تِبْر» و «تراب» <sup>۱</sup>، در نگه ژرفش يكسان، بسان كفَّة ميزان بود «أُمّ الحُلَيسِ شَهْرَبَهْ» 'كَيتى از آستانش رانده بخذلان بود.

> ۱. «تبر» و «تراب» : زر و خاک. ۲. «شهربه» : پیر بسیار فرتوت.

بر تشنة كام دشت حقيقتها ابر بهار و ریزش باران بود سيراب كرد، تَفته دلها را سرچشمهٔ «معارف قرآن» بود آموخت فرق باطل و حق ما را رمز آشنای معنی «فرقان» بود. گاه ستيز در ره حقجويي يكتا مبارز صف ميدان بود در ملک زهد و کشور استغنا بي تاج و تخت، حاكم و سلطان بو د بر صُفّه قناعت و آزادی همتای پاک بوذر و سلمان بود در ساحت فصاحت وقول نغز همسانٍ خواجه، تالي سَحبان بود آن مشعل هدایت انسانی بنياد فخر كشور ايران بود. تنها نه افتخار تبار ما بل افتخار دودة انسان بود نارَد چنو، زمانه، به صدها قرن زيرا سرآمد همه اقران بود.



میرزا علی اکبر نوقانی، از عالمان فاضل، و خطیبان توانا، و مربّیان تأثیرگذار روزگار بشمار است. وی در مشهد مقدّس، محلّهٔ نوقان (نوغان)، به این جهان آمد، و تا ۲۷ سالگی درهمین شهر به تحصیل علم و دانش دینی پرداخت و از محضر استادان بزرگی بهره جست، مانند :

میرزا عبدالجواد ادیب نیشابوری اول (م: ۱۳۴۴ ق) ، ۔ حاج شیخ حسنعلی طهرانی (عـالم مـتّقی و زاهـد مـعروف، م: ۱۳۲۵ ق) ،

-حاج سیّد عباس شاهرودی (عالم متّقی دیگر، م: ۱۳۴۱ ق). آنگاه به نـجف اشـرف مشـرّف گشت و از درس ایـن اسـتادان

استفاده کرد : - آخوند ملامحمد کاظم خراسانی (م: ۱۳۲۹ ق) ، - سیّد محمّد کاظم یزدی (م: ۱۳۳۷ ق) ،

- شریعت اصفهانی (م ۱۳۳۹ ق).

و پس از درگذشت مرحوم آخوند خراسانی، از این عالمان بزرگ به اخذ اجازهٔ اجتهاد نایل آمد :

عالمان تفكيكي (مشعلداران متهوّر)

\_میرزا عبدالله مازندرانی (م: ۱۳۳۰ ق) ، \_ میرزا محمّد تقی شیرازی (م: ۱۳۳۸ ق).

میرزای نوقانی از آن پس به وطن بازگشت و به حفظ و ترویج دین اشتغال ورزید، و چهل سال از عمر خویش را در راه خدمت روحی و معنوی و تربیتی به جامعه صرف کرد. وی به جمع دوستان و شاگردان میرزای اصفهانی نیز بپیوست، و از معارف ربّانی آن متألّه قرآنی مستفید گشت، و خود در شمار معارفشناسان «مکتب تفکیک» درآمد.

از ویژگیهای مکتب تربیتی میرزای اصفهانی توجه خاص به روحانیّت مقام الهی ولایت، بویژه حضرت ولیّعصر، حجّةبنالحسن المهدی«ع» بود. و این چگونگی همواره در دوستان و شاگردان و مصاحبان ایشان دیده می شد، تا جایی که برخی از شاگردان ایشان که به وعظ و منبر پرداخته بودند، مقیّد بودند تا در همهٔ منبرهای خویش نامی از مولای زمان و حجّت وقت«ع» بر زبان آورند، و منبری را بدون یاد و ذکر نام امام زمان«ع» به پایان نبرند؛ از این جمله است واعظ متّقی معروف آن زمان، مرحوم حاجشیخ علی محدّث خراسانی(م: ۱۳۷۰ق).

از سال ۱۳٦٣ ق، تولیت «مدرسهٔ نواب»، در مشهد مقدس نیز، به وسیلهٔ آیةاللهالعظمی، مجاهد معروف، حاج آقا حسین طباطبائی قمی (م: ۱۳٦٦ ق) به ایشان واگذار گردید، و مرحوم میرزای نوقانی به مدت شش سال و چند ماه متولی این مدرسه بود. و در این سمت بود که نشان داد یکی از لایقترین مربیان است. در این مدت مقرراتی برای مدرسه وضع کرد، و اصولی برای تربیت طلاب معمول داشت، که موجب پرورش طلاب و فاضلانی نمونه گشت. او از پروبال دادن به طلبهٔ بیسواد و بی تقوی و روحانی تنبل و بیحاصل بسختی پرهیز می کرد. می فرمود طلبه به هر منظوری که درس می خواند \_ اگر چه برای منبر رفتن یا امامت جماعت یا مسئله گفتن \_ باید سطح (ادبیّات و منطق و فقه و اصول) را بخوبی بخواند و «کفایه» را خوب بفهمد و امتحان بدهد، آنگاه وارد کار ترویج شود. برای منبر رفتن و واعظ شدن نیز مقرراتی داشت که اگر همواره رعایت می شد، این نابسامانیهای دردناک در مواردی، از منبرها و منبریها، دیگر مشاهده نمی گشت.

آیةُاللّه نوقانی شخصیّتی بسیار محترم بود. اندامی رشید، و قیافهای جذّاب و پرشکوه داشت، و صدایی مردانه و تأثیرگذار، و هیبتی کم مانند، و زندگیی ساده، و اخلاص و صداقتی پردامنه. در هر سال فقط چند بار منبر میرفت، آنهم بطور عمده در منزل خویش (و سالیانی چند پیش از آن، در «مسجدگوهرشاد»).

نوقانی نمونهٔ یک عالم متعهّد بیدار بود، و از مروّجان کمنظیر دین خدا، در مناظره استاد بود و در خطابه و منبر کم مانند. در کار منبر و تربیت و تبلیغ، آن «سَمت رشید» ـ که ابن سینا در واعظ و مبلّغ و مرتبی اخلاقی شرط می داند ـ در او وجو د داشت. از مسائل زمان نیز آگاه بود، و بر آگاه گشتن عالمان دینی و مبلغان اسلامی از این مسائل تأکید بسیار می کرد. با این خصوصیات (نیروی بیان جذّاب، قدرت تمام بر مناظره، اطلاع از حقایق و معارف دینی، و آگاهی از فضا و فرهنگ زمان)، توانست کسان بسیاری را از دام تبلیغات گمراهی آفرین مبلغان مسلکهای باطل و مرامهای واهی برهاند.

نوقانی، طبع شعری بس موزون نیز داشت و ذوقی لطیف. از جملهٔ اشعار او شعری است بلند و زیبا، در توسّل بـه ذیـل عـنایات حـضرت ولیّ عصر و ناموس دهر «عج»،که این مقال را از ذکر ابیاتی از آن خالی

عالمـــان تفکیکی (مشعلداران متهوّر)

نمیگذارم :

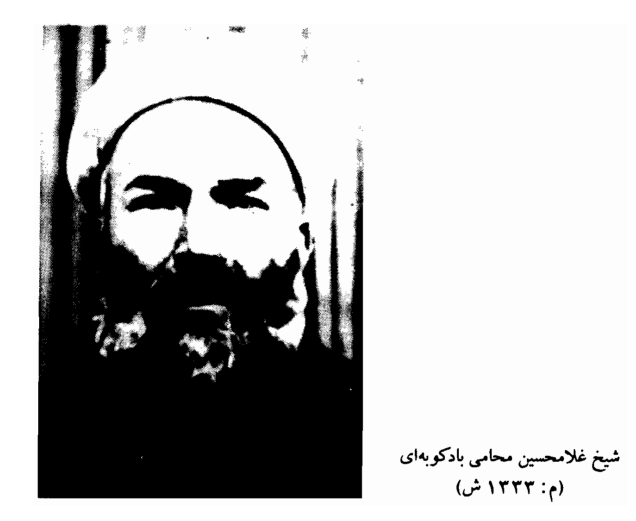
از مرحوم نوقانی، سه اثر به چاپ رسیده است : ۱ ـ دو مقالهٔ نوقانی.

۲ \_ سه مقالهٔ نوقانی. ۳ \_ مجموعهٔ اشعار.

دو کتاب اول در ردّ ادیان و مسلکهای باطل است با بیانی ساده. و در مقدمه «مجموعة اشعار»، شرح زندگانی وی آمده است،بهقلم مرحوم حاج عبدالحمید مولوی. <sup>۱</sup>

تنها فرزند ذکور ایشان، عالم متعهد و آگاه از نابسامانیهای جامعه و دردها و دردمندیهای مردم، مرحوم حاج میرزا مهدی نوقانی بود، که به همان شیوهٔ پسندیدهٔ پدر زندگی کرد. او به دست آن پدرتربیت شده بود، و دارای همان سلوک بود، و همان سیرهٔ پاک را ادامه داد. وی امسال (۱۳۷۱ ش - ۱۴۱۳ ق) به رحمت بیکران الهی پیوست، و در جوار حرم ملکوتی خراسان به خاک سپرده گشت، رحمت خدا بر آن پدر و فرزند هماره باد.

۱. علاّمه شیخ آقابزرگ تهرانی، شرح حالی کوتاه، از آیةالله، میرزاعلیاکبر نوقانی در«نقباءالبشر» آورده است. (ج ۴، ص ۱۵۸٦).



شیخ غلامحسین محامی بادکوبهای، از عالمان جـامع است، و از حــامیان دیـن خـدا، و از مـتعبّدان زاهـد، و از بـیداران و مـجاهدان و تعهّدشناسان...

وی پیش از انقلاب کمونیستی، در آذربایجان شوروی سابق، در یکی از روستاهای بادکوبه تولّد یافت. پدر او، شیخ اباصلت بادکوبهای، عالم برجستهٔ آن صفحات در آن زمان بود، که پس از درگذشت استاد خود، عالم فاضل، حاج شیخ غنی بادکوبهای (مرجع مردم آن سامان)، مورد مراجعات و پاسخگوی سئوالات مردم گشت.

شیخ غلامحسین محامی، پس از تحصیلات ابتدایی رهسپار بادکوبه شد، و در مدرسهٔ علمیّه بادکوبه به خواندن ادبیّات عرب پرداخت و تاکتاب مطوّل خواند. آنگاه (پس از درگذشت پدر) از بادکوبه رهسپار مشهد مقدّس گشت، و در مدرسهٔ خیر اتخان ساکن شده به تحصیلات خویش ادامه داد، و متون مختلف سطح را، با جدیّت تمام، نزد استادان حوزهٔ مشهد در آن زمان، به پایان رسانید و از آن پس در درسهای خارج فقه و اصول و فلسفه و معارف این استادان بزرگ و فقهای عظیم الشأن شرکت جست :

عالم\_ان تفكيكي (مشعلداران متهوّر)

آیةالله محامی، در محضر استاد نامی آن روزگار در فلسفه، یعنی آقابزرگ حکیم شهیدی مشهدی، و برخی دیگر از استادان و مـدرّسان فلسفه، به تحصیل حکمت و فلسفه نیز اهتمام ورزیـد، و در اطّـلاعات فلسفی و حِکْمی به مرتبهای شایسته رسید.

وی در ضمن استفاده از درسهای میرزای اصفهانی و آگاه شدن از مقام علمی آن مربّی بزرگ، خود را به حضور بیشتر در درسهای ایشان و بهره گیری افزونتر از درس معارف و مباحث انتقادی آن بزرگ مقیّد ساخت. و با اینکه همواره از پذیرش مقلّدانه رویگردان بود، و بر بحث و فحص و پیگیری و ردّ و ایراد اصرار می ورزید، و از مستشکلین عمده و مصرّ درس میرزای اصفهانی بود، به مبنای علمی این استاد بلندمقام، در انتقاد بر داده های فلسفی و عرفانی، گرایشی عمیق بهم رسانید، و در حق آن عالم ربّانی و متألّه قرآنی، به عظمتی خاص معتقد گشت. و در این مراحل، خود او نیز، از ارکان علمی حوزهٔ خراسان بشمار می آمد، و در شمار کسانی چون حاج شیخ هاشم قزوینی و حاج شیخ مجتبی قروینی جای داشت، که همه شخصیتهای بارز علمی حوزهٔ مشهد مقدس بودند، و در چندین دهه از سدهٔ چهاردهم هجری، و در سهای عمدهٔ حوزه به و میلهٔ آنان اداره می شد.

این بزرگان و مؤمنان صالح و عالمان عـامل، دربـارهٔ تکـلیفهای

441

اجتماعی و سیاسی و اقدامهای مبارزاتی نیز \_ چنانکه اشاراتی گذشت \_ کوتاهی نمی کردند، و بحق وظیفهٔ «حفظ دین» را برعهدهٔ خویش می دانستند. مرحوم محامی، از جمله، به شهید نوّاب صفوی علاقهای شدید داشت. شهید نوّاب صفوی نیز به ایشان به عنوان یک مرد خدا، و یک عالم مجاهد و بی پروا، ارادت می ورزید و میان آنان پیوستگیی استوار بود، و در مبارزه با نظام منحط و دین ستیز پهلوی همکاریهایی داشتند، که باید شرح آنها در جای خودگفته آید.

حاج شیخ غلامحسین محامی، در دفاع از مقدّسات دینی و ارزشهای اسلامی بسیار سرسخت و یکدنده بود، و مصداق «لاتأخُذُهٔ فی الله لَومةُ لائم» بود، یعنی در مقام ادای تکلیف سیاسی و اجتماعی سخن احدی در او اثر نداشت، و او را از انجام وظیفه باز نمی داشت.

او به جوانان و رفع اشکالات و حفظ مبانی اعتقادی آنان توجّهی عمیق داشت. با مردم مهربان و متواضع بود و به آنان خدمت می کرد. قرآن بسیار می خواند، و ذکر بسیار می گفت. و با شبزنده داری و تهجّد و مناجات مأنوس بود، و نفس و نفسی صاحب تأثیر داشت. و در توجّهات و توسّلات \_بخصوص به ساحت مقدس حضرت ولیّ عصر «عج» \_کوشا و پیگیر بود.

اینجانب به این استاد مربّی، و مقام صفا و وارستگی و فروتنی، و زهد و تعبّد، و روحیهٔ علمی و اجتهادی و دقت نظر ایشان علاقهای ویژه داشتم. ایشان نیز به این بنده عنایت و لطف داشتند. من بهمراه یکی از دوستان فاضل، از طلاّب مدرسهٔ نواب، مقداری از «منظومهٔ سبزواری» را در خدمت ایشان (که خود فلسفه را در خدمت آقا بزرگ حکیم آموخته بود) آموختیم. به منزل ایشان می رفتیم. و ایشان با نیهایت افتادگی و

191

بزرگواری در را میگشود، و ما را می پذیرفت، و برایمان درس میگفت. او فلسفه را انتقادی و اجتهادی درس می داد (و همین نکتهٔ سازندهٔ مهم برای ما بسیار شورآور و شوق انگیز بود)، و در تحلیل انتقادی مبانی فلسفه، بویژه فلسفهٔ وحدت وجودی و اصالة الوجودی، سبکی ویژه و عمیق و تحلیلی داشت - خاص به خویش - با کوتاهترین جمله ها و از نزدیکترین راهها، چنان تارو پود مطلب را میگشود، و اشکالات وارد بر قواعد و ادلّه را روشن می کرد، که به گفتهٔ معروف، مطالب چون پنبهٔ زده، حلاّجی می شد، و مانند نوری که با «منشور» تجزیه گردد تجزیه می گشت. افسوس که و سایل گستردهٔ امروز (امکانات ضبط صوت و نوار) در آن پژوهشها، ضبط گردد، و همواره مایهٔ استفادهٔ بسیاری از طالبان و پژوهشها، ضبط گردد، و همواره مایهٔ استفادهٔ بسیاری از طالبان و پژوهشها، ضبط را دوستان و مستقل اندیشان و پویندگان راه نقد و نظر و

چون در این مقاله، سخن از استادان «مکتب تفکیک» میرود، ذکر این مرد الهی و عالم زاهد ربّانی نیز بجا بلکه وظیفه بود. وی هم خودتفکیکیی زبردست بود، و محقّقی انتقادگر و ژرفبین دربارهٔ اصول اعتقادی، و مبانی و مصطلاحات فلسفی، و هم از چند تن شاگردان زبده و متعمّق و جامع حضرت میرزای اصفهانی بود. و این بنده بجز اطلاعاتی که خود از این استاد داشت، به هنگام نوشتن این زیستنامه، از فرزند برومند ایشان، جناب حجّةالاسلام والمسلمین، آقای حاج شیخ رضا محامی <sup>۱</sup> نیز درخواست کرد، تا شرح حالی از پدر بزرگوار خویش مرقوم دارند. و

۱. که هم اکنون سالیانی است از مدرّسان حوزهٔ علمیّهٔ قم هستند. فرزند دیگر آن عالم عامل، مدرّس فاضل، حجّةالاسلام، شیخ مرتضی محامی است، از فضلا و مدرّسان ارجمند حوزهٔ علمیّهٔ مشهد مقدّس. اللّهمّ وفَق الجمیعَ لما تُحبُّ و تَرضیٰ. آنچه در این نوشته آمد، مستند به مطالب مرقومی ایشان نیز هست. حجّةالاسلام محامی، از جمله، مرقوم داشتهاند :

... از خصوصیّات دیگر ایشان مداومت بر تلاوت «قرآن» بود. همیشه مقیّد بودند، در منزل، قرآن را بلند بخوانند. در ماه رمضان مکرّر قرآن را ختم میکردند. و در سنین نوجوانی که در ماه رمضان، با ایشان به مسجد گوهرشاد میرفتم، گاهی در یک نشست پنج جزء قرآن میخواندند... از خصوصیّات دیگر ایشان این بود که قبل از اذان برای نماز شب بیدار بودند، و بعد از نماز، مناجات دلخراش و دلسوزی داشتند، که هنوز آن صدا از گوش ما و از یادمان نرفته است. دیگر اینکه بسیار ذکر میگفتند، اذکاری داشتند که بر آنها مداومت میکردند...

پس از رحلت پدر و برگزاری مجالس ختم، برای ادای احترام و بازدید، بهمراه چند تن از بازماندگان، به خدمت مرحوم آیةالله حاج شیخ مجتبی قزوینی \_استادم \_ رفتیم.

ایشان ضمن اظهار تأسّف از درگذشت پدر، فرمودند، «حاج شیخ غلامحسین را شاید شما فرزندانش آنطور که من می شناختم نشناخته باشید. از خصوصیّات پدر شما این بود که هیچ مطلبی را، از هیچ یک از مقامات علمی نشنید، مگر اینکه اول آن را رسیدگی کرد، و پس از تشخیص دادن حقانیّت موضوع، آن را به ذهن سپرد».

آری، پدرم آیةالله حاج شیخ غلامحسین محامی، در حقیقت، هم فیلسوف بود و هم فقیه. فلسفه را در محضر حکیم نامی آن زمان، آقابزرگ حکیم خوانده بود. از اینرو کسی نمی توانست بگوید، حاج شیخ غلامحسین محامی چون فلسفه نمی داند به میرزای اصفهانی معتقد شده است. هنگامی که مرحوم محامی به درس میرزای اصفهانی حاضر می شود، و عظمت علمی ایشان را درک می کند، خود را به «درس معارف» و «درس خارج» ایشان مقیّد میسازد، و به مبنای میرزاکه «انتقاد به فلسفه» و نـپذیرفتن تـقلیدی مسائل حکمی بوده است گرایش عمیق پیدا میکند.

کسانی که در دوره های اول به خدمت میرزا رسیدند \_اغلب \_از فحول علمای حوزهٔ خراسان بودند، همه استاد دیده و ورزیده، که از جمله در معقول، استادانی چون آقابزرگ حکیم، و حاجی فاضل خراسانی، و آشیخ اسدالله عارف یزدی را درک کرده بودند. و اینگونه کسان، پس از مباحثات طولانی، طیّ چند سال، در جلسات درس و مجالس دیگر، و در نشست و برخاستهای مداوم طلبگی، و روشن شدن حقانیّت نظرها و مطالب، به مبانی میرزای اصفهانی گرویدند.

و یکی از عالمانی که بسیار مقاومت می ورزیده، و بسادگی و شتاب چیزی را نمی پذیرفته است، و گاه در پایفشاریهای بحث و استشکال، بیش از یکماه، استاد بزرگ بیدارگر را نگاه می داشته است، و چه بسا در مقطعهایی حضرت میرزا را عصبی می کرده است (و داستانهای ایشان را در آن درسهای سرشار از جوهر تحقیق، و روح پویایی، و استقلال در فکر، و اجتهاد در تعقّل، موثقان نقل کرده اند)، همین مرحوم محامی بوده است.

این عالم قویؓالفکر، و مأنوسُ التّعقّل، و دیرپذیر، ذهـنی جـوّال داشت، و اِنسانی بحّاث و پر حـوصله و مسـتشکلی نـیرومند بـود. ایـن حصوصیّت را اینجانب نیز، در درس منظومهٔ ایشان ـکه بدان اشـارهای گذشت ـبخوبی در مییافتم.

بدینگونه در می یابید، که حادثه تا آن اندازه هم ساده نیست، و بسادگی اتفاق نیفتاده است. واقعهٔ «تحوّل آفرینی» در حوزهٔ عـلمی خراسان آنروز، با حضور آنهمه دانشمندان برجسته و فحول عـالمان و مجتهدان و معقولیان '،کاری چندان ساده نبوده است، و بیقین بسـادگی صورت نپذیرفته، و بآسانی از پیش نرفته است.

3.1

 ۱. از جمله، فیلسوف مشهور، آقابزرگ حکیم شهیدی، و فرزند عالمش، مرحوم میرزا مهدی شهیدی، مدرس فلسفه، و حاجی فاضل خراسانی معروف و...



عالم فاضل پرهیزگار، حاج میرزا جواد آقا تهرانی خراسانی، در سال ۱۲۸۳ هجری شمسی، در تهران، در خانوادهای مذهبی به این جهان آمد. وی پس از تحصیلات مقدّماتی در تهران و قم، راهی نجف اشرف گشت، و از محضر عالمان آن سامان کسب فیض کرد، از جمله :

ـ آيةالله، شيخ مرتضى طالقانى (عالم عامل و فاضل، م: ١٣٦٢ق). ـ آيةالله، شيخ محمّد تـقى آمـلى (عـالم عـامل و شـارح فـاضلِ «منظومة سبزوارى»، م: ١٣٩١ ق).

آنگاه به امر مادر به تهران بازگشت، و پس از اقامتی کوتاه در تهران، در حدود ۳۰ سالگی عمر خویش، به مشهد مقدّس مشرف گشت. و نخست از حضور مرحوم حاج شیخ هاشم قزوینی بهره گرفت. از آن پس به حوزهٔ درسهای خارج فقه و اصول و معارف آیةالله میرزا مهدی اصفهانی حاضر گشت و تا پایان عمر این استاد (۱۹ ذیحجهٔ ۱۳٦۵ ق)، یعنی نزدیک به ده سال، از محضر وی استفاده کرد، و مبانی اصولی میرزای نائینی را، و همچنین فقه و معارف اهل بیت «ع» را فراگرفت.

سالیان ملازمت خدمت مرحوم میرزای اصفهانی، دوران عمدهٔ

عالمان تفكيكي (مشعلداران متهوّر)

شکلگیری شخصیت علمی و اخلاقی او بود. مکتب این استاد ربّانی چنان در او رسوخ کرد که تا پایان عمر، در تبیین و ترویج مبانی و خطمشی علمی وی ـ تا حد توان ـ کوشش داشت و در کتابها و درسهای خود همواره به تفسیر و تقریر معارف براساس آرا و اندیشههای استاد می پرداخت. و بدینگونه وی یکی از مروجان مبانی «تفکیک» و اصول «مکتب تفکیک» بود.

حاج میرزا جواد آقا تهرانی در خلال سالیانی دراز، در مشهد مقدّس (حدود ۴۰ سال) همواره به حوزهٔ علمی و جامعهٔ دینی خدمت کرد. سالهایی چند درس خارج فقه و اصول میگفت و فاضلانی را از درس خود بهرهمند می ساخت. مدّتی بنابر تقاضای طلاب شرح منظومهٔ انتقادی تدریس می کرد. به هنگام نقد آرای عالمان و فیلسوفان و بزرگان، با ادب و تواضع و توقیر از آنان نام می برد، و از توهین به بزرگان همواره بسختی پرهیز داشت.

وی در تألیف و نوشتن نیز تابع وظیفهٔ شرعی خویش بود، و مسئولیّت دینی و اجتماعی را در نظر میگرفت. روی جلد برای خود عنوانی قائل نمی شد و حتی گاه نام خود را نیز بتمامی نمی نوشت، و مثلاً به این تعبیرها : تألیف «ج \_زارع»، یا «ج»، یا «جواد» بسنده می کرد و در این اواخر، «جواد تهرانی» می نوشت. از جمله آثار چاپ شدهٔ ایشان این کتابهاست :

۱ ـ فلسفهٔ بشری و اسلامی (در بیان و ردّ مبانی مکتب کمونیسم و ماتریالیسم ـکه در آن ایام ضرورت داشت).

۲ ـ عارف و صوفی چه میگویند؟ (در بیان مبادی و اصول و معتقدات تصوف و تحلیل علمی و نقد آنـها)، کـتابی است مـنصفانه و مستند، و مشتمل بر مطالب و تحقیقات مغتنم و سودمند. بر هر کس که اهل فکر در مسائل اعتقادی است لازم است ایـن کـتاب را ـ بـا دقت و بی پیشداوری ـ بخواند و در منقولات آن تأمّل بسزاکند. و این کتاب از نوع کتابهای «تذکاری» تفکیکیان است.

۳ ـ میزانُ المطالب، در ۲ جلد (شامل مباحث اعتقادی براساس قرآن و حدیث و نقل و نقد آراء دیگر) .

۴ ـ آئین زندگی و درسهای اخلاق اسلامی (در بیان اخلاق اسلامی براساس آیات و احادیث).

یکی ازوظایف حتمی روحانی و عالم و واعظ دینی، توجّه به امور مردم و نظر داشتن به مردم گرفتار و محروم و چگونگی گرفتاریها و سختیهای آنان است. اگر عالم دینی و واعظ روحانی به این امور توجّه نداشته باشد، از عمل به سیرهٔ پیامبر اکرم«ص» و ائمّهٔ طاهرین«ع» جدا گشته است. و دراین صورت، خواهی نخواهی، شخصی حرفهای و دکهدار خواهد بود، نه وارث رسالت پیامبران و امامان.

انسان غرق در محرومیّت و پریشانی را، که مسائل اصلی زندگیش بر زمین مانده است، تو به چه چیز دعوت می کنی و فرا می خوانی؟ برو در یکی از زاغهها، در درون زندگانی یکی از خانوارهای محروم، آنگاه برگرد و یک ماه \_ فقط یک ماه \_ مثل آنان زندگی کن، و دختر و پسر و کودک و جوان خود را در شرایط فرزندان و کودکان آنان قرار ده، شبهای زمستانی را مثل آنان بگذران، و سفرههای خالی را مثل آنان در جلو خویش و خانوادهٔ خود بینداز، و بی پزشکی و بی دارویی و اجارهنشینی، بلکه بیخانمانی و زاغهنشینی را مثل آنان تجربه کن، آنوقت ببین که زندگی چیست و واقعیّات کدام است، و عمل به احکام دین

عالمان تفكيكي (مشعلداران متهوّر)

**T**•V

چگونه میسور است...

و بگذریم از محرومیّتهای معنوی، یعنی تحصیل، تربیت و حتی آموختن آداب دینی و مسائل شرعی و داشتن دو سه کتاب دینی، قرآن و رسالهٔ عملیه... هنگامی که انسان از انسان محروم بیخبر باشد و با آنان (بر خلاف دستورهای پیامبر اکرم«ص» و اثمّهٔ طاهرین«ع») نشست و برخاست نداشته باشد، به زاغه ها نرفته و سرنز ده باشد، و صدای خرد شدن استخوانهای محرومان و تیره بختان و بینوایان را به گوش خود نشنیده باشد، و نشست و برخاستش با توانگران و مرفّهان (متکاثران و مُتْرَفان ـ به تعبیر قرآنی) باشد، از دین خدا و مرام انبیا«ع» و سیرهٔ اوصیا«ع» چگونه دم میزند، و چه ادّعایی می تواند داشته باشد؟

از تصوّر احوال مرحوم میرزا جواد آقا تهرانی ـ که خود در مشهد، اطلاع داشتم که به قشرهای محروم و بینوا رسیدگی میکند و اخیراً نیز چیزهایی شنیده ام ـ هیجانهای انسانی خفتهٔ روزگاران پیشین باز در این خامه زنده گشت، و این سطور به قلم آمد. و روشن است که غرض بیان کلی نیست. همیشه استثنا هست. از روحانیّین برخی را نیز می شناسم که راه انبیا و اوصیا را می سپارند و غم انسان محروم را غم خود می دانند. به هر حال هر کس چنین است گوارایش باد، و هر که جز این است بدا به حالش، هر کس باشد، بویژه عالم دینی و واعظ و روحانی. بنابه نصّ احادیثِ «اهتمام به امور مسلمین»، اینگونه کسان از حوزهٔ اجتماعی اسلام خارجند (مَن أَصبَحَ لایَهتَمُّ بامورِالمسلمین فلیس بمُسلم).

مرحوم میرزا جواد آقا تهرانی، در مسائل اجـتماعی و بـرآوردن حوائج مردم و رفع مشکلات و گرفتاریهای برادران و خواهـران دیـنی سعی بلیغ و اهتمام جدّی داشت. تدریس و تالیف و اشتغالات علمی هرگز او را از توجّه به مسئولیّتهای اجتماعی باز نداشت. و در توصیه به شاگردان و دوستان، همواره، رعایت تقوی و برآوردن نیاز مردم را یادآوری میکرد. اولین خیریّهٔ درمانی مشهد، به نام «درمانگاه خیریهٔ بینوایان»، بنابه اشاره و مساعدت ایشان و جمعی از دوستان پزشک وی، در سال ۱۳۳۴ ش تأسیس و راهاندازی شد. و خود هر هفته یک شب در جلسهٔ هیئت مدیرهٔ آن شرکت میکرد.

... او وجوهات شرعی را قبول نمی کرد، و با وجود آن به قدر توانایی به نیازمندان کمک می نمود. گاه به همراه دوستانش در کنار بینوایان حاضر می شد و به دست خود به آنان غذا می داد... با وجود کهولت، برای تشویق و تشجیع مدافعان اسلام و مرزهای میهن اسلامی، چندین بار به جبهه های جنگ نیز رفت.<sup>۱</sup>

۱. در نوشتن این زیستنامه، از نوشتهٔ فاضل گرامی، حجةالاسلام، آقای شیخ علی اکبر الهی خراسانی استفاده شد.



شیخ محمد باقر ملکی، از عالمان فاضل و پرهیزگار و متعهّد و خدمتگزار دین و مردم. وی حدود سال ۱۳۲۴ ق، در قصبهٔ «تَرْکُ»، از توابع «میانه» (در آذربایجان) تولّد یافت، در همانجا ادبیّات عرب و منطق و اصول («قوانین») و فقه («ریاض») را نزد عالم جلیل، سیّد واسع کاظمی تَرکی (م: ۱۳۵۳ ق) که خود از افاضل شاگردان آخوند خراسانی بود ۔ بیاموخت.

## در شرح حال آقای ملکی نوشتهاند :

به سال ۱۳۴۹ ق به مشهد مقدّس آمد، و سطوح عالی را نزد استاد فاضل خویش، آیة الله، شیخ هاشم قزوینی (م: ۱۳۸۰ ق)، و دروس فلسفه و مباحث اعتقادی و معارفی را نزد عالم نحریر، آیة الله، شیخ مجتبی قزوینی (م: ۱۳۸۱ ق) فرا گرفت. آنگاه در درس خارج زعیم حوزهٔ علمیهٔ مشهد \_در آن روزگار \_ آیة الله میرزا محمد آقازادهٔ خراسانی (م: ۱۳۵۱ ق) شرکت جست. همچنین بخشی از مباحث فقه، و یک دورهٔ اصول فقه، و یک دورهٔ کامل علوم و مباحث معارفی را از محضر استاد علاّمه، آیة الله العظمی، میرزا مهدی غروی اصفهانی \_ اعلی الله مقامَه \_ (م: ۱۳۱۵ ق) استفاده کرد، و از ایشان به دریافت اجازهٔ اجتهاد وافتا و نقل حدیث مفتخر گشت. اجازهای که آیة الله العظمی سیّد محمد حجت کوهکمری (م: ۱۳۷۲ ق) نیز آن را تایید کرده است. میرزای اصفهانی، در این اجازه نامه، از جمله چنین مرقوم داشته است : «... ایشان به مرتبهٔ فقیهان رهشناس و مجتهدان دقیق النظر نایل آمدند. باید خدای سبحان را براین نعمت و کرامت شکر کنند، زیرا که طالبان بسیارند ولی واصلان اندک . و من به ایشان اجازه دادم که از من روایت کنند هر چه را من اجازهٔ روایت و نقل آنها را دارم، یعنی کتب دعا و حدیث و تفسیر و جز آنها، بویژه «صحیفهٔ سجادیه» و «نهج البلاغه» و کتب اربعه ـ که مدار علوم دین است ـ «کافی» و «فقیه» و «تهذیب» و «استبصار»، و همچنین سه مجموعهٔ حدیثی متأخر، یعنی «وافی» و «وسائل» و «بحار»، و دیگر تألیفات عالمان شیعه و آنچه که عالمان ما از اهل سنت روایت کردهاند...

باری، این عالم فاضل خود از پژوهشیان مسائل اعتقادی و شناختی و مباحث نظری است، که با ذوق معارفی خویش، و درک محضر استادان بزرگ «مکتب تفکیک»، براین مبانی واقف گشت و به آنها معتقد شد، و در مجموعهٔ آثار مفید و نوشته ها و دروس خویش به ترویج و تثبیت آن مبانی همت گماشت، و تا هم اکنون درسها و نوشته های ایشان در همین جهت قرار دارد، و برای علاقه مندان مغتنم است. هما کنون نیز جمعی از فاضلان کوشا و با علاقهٔ حوزهٔ علمیّهٔ قم، از دروس معارفی ایشان بهره می برند، و از نکته های اعتقادی منطبق با قرآن و فطرت، که از ایشان می آموزند (که همه از برکات انفاس کسانی است چون میرزای اصفهانی و شیخ مجتبی قزوینی خراسانی)، ابراز شادمانی روحی و خرسندی عقلی می کنند.

شیخ مـحمّد بـاقر مـلکی، در بـعد تکـالیف مـردمی و مـبارزات

اجتماعی و سیاسی لازم نیز \_ به هنگام خود \_ وظایف خویش را انتجام داده است. پس از گذراندن سیزده سال در حوزهٔ مشتهد و استفاده از عالمان بزرگ آن سامان به زادگاه خود می آید، و به ترویج شعائر دین و تربیت مردم و امر به معروف و نهی از منکر می پردازد. و پس از جنگ جهانی دوم، به هنگام بروز غائلهٔ آذربایجان، با آن اوضاع نابسامان \_ از موضع دینی و کاملاً مستقل \_ مبارزه می کند، و از این بابت به مردم و برای حفظ جان و مال مردم کمک بسیار می رساند، و تا شانزده سال در آنجا به ادای وظایف خویش اشتغال می ورزد. و از آن پس (به سال ۱۳۳۷ ش) به حوزهٔ علمیّهٔ قم می آید و در آنجا ساکن می شود، جز در فصل تابستان و ایّام ویژهٔ مذهبی، که بنابر مسئولیّتها، به منطقهٔ زادگاه خود مسافرت می کند.

شرح زندگانی این عالم عامل را، فرزند فاضل ایشان، آقای علی ملکی، مرقوم داشته و در اختیار اینجانب گذاشته است. زیستنامهٔ یاد شده و نوشتهٔ دیگر وی در مقدمهٔ «تفسیر فاتحةالکتاب» ـ در شرح حال پدر ـ مأخذ این نوشته است. آقای علی ملکی، خصوصیات زندگی و فعّالیّتهای پدر را، در دوران عمر، دستهبندی کرده و با ذکر شواهد و موارد به قلم آورده است، که در اینجا خلاصهوار نقل میشود:

\_ تلاش برای کمک به محرومان... \_ اقدام در امور عامّ المنفعه. \_ مبارزه با مفاسد اجتماعی از راه تقویت بنیهٔ اعتقادی و ایـمانی مردم، و برخورد شدید با خاطیان. \_ مبارزه با تعدّیها و زورگوییهای قلدران و خانها... \_ مبارزه با خرافات و مطالب سستی که \_گاه در منابر \_به نام مذهب گفته می شود. - توجّه به کرامت انسانی و حرمت افراد و تواضع با مردم. - توجّه به مشکارت مسلمانان، و اخبار کشورهای اسلامی، و نفرت عمیق از صهیونیستها. - تعبّد فوق العاده به احکام دینی و عمل به عبادات، و مداومت بر خواندن دعاها بخصوص صحیفهٔ سجادیه». - اهتمام به شکه همندی برگزاری مراسم و مجالس حسینی. - رعایت سادگی در مخارج زندگی و احتیاط در برداشت از وجوه شرعیّه و تأکید بر زهد ر ساده زیستی و بی توجّهی به امکانات دنیوی، و دوری از عنوان یابی و تشخّصمآبی.

و اینها همه مینوند سرمشق باشد. هنگامی که آقای شیخ محمّ باقر ملکی وارد قم می و دد. مورد توجّه آیةالله العظمی آقای برو جردی ـ رضوانُ الله علیه ـ قرار می گیرند، و پس از سکونت به تـدربس خـارج اصول، و تعلیم تفسیر «قرآن کریم» و معارف مبدئی و معادی می پردازند، و طلابی فاضل تربیت می کنند.

تأليفات ايشان :

۱ - «بدائع الکلام فی تفسیر آیات الاحکام» (طهارت ر صلات)،
در یک جلد، چاپ بیروت (۱۴۰۰ ق)، و چاپ قم (۲۰۰۱ ق).
۲ - «تفسیر فاتحة الکتاب»، چاپ قم، دارالقرآن الکریم (۱۴۱۳ ق).
۳ - «توحید الامامتی». چاپ تهران (۱۴۱۵ ق).
۴ - «مناهج البیان فی تفسیر الفرآن»، تفسیر جزء ۲۹ و ۳۰.
۵ - «تفسیر القرآن الکریم»، چهار جزء آن نوشته شده است.

 $^{*}$ 

این عالمان گرانقدر که یاد شدند، همه، در مذاق علمی و معارفی تفکیکیند، منتها سه تن نخست را باید سه رکن عمدهٔ این مکتب شمرد و صاحب مبنی، در سدهٔ چهاردهم اسلامی؛ و بقیّه را از عـالمان مـعتقد و مروّج و مدرّس این مکتب و مبانی آن ـبا تفاوت مراتب هر یک.

در پایان به چند نکته اشاره میکنم، اگرچه ممکن است به برخی از آنها در پیش نیز اشاره شده باشد.

۱ ـ تأکید «مکتب تفکیک» بر «حذف» نیست، بر «حفظ» است. اصحاب «مکتب تفکیک» نمی گویند فلسفه متروک باشد و خوانده نشود. بلکه اینجانب ـ چنانکه در جاهایی نیز نوشته ام ـ لازم می دانم که رشته های بسیاری دیگر نیز، از «علوم»، وارد حوزه ها بشود. بنابراین طلاب و فضلای مستعد باید از مبانی و مفاهیم و مصطلحات فلسفی و فلسفی ـ عرفانی (در «حکمت متعالیه» یعنی عرفانیّات عقلی و عقلیّات عرفانی) مطّلع باشند، و آنها را بخوانند و بدانند، و در مواردی از آنها استفاده کنند، لیکن با چند شرط، که برخی از بزرگان غیرتفکیکی نیز پاره ای از آنها را یادآوری کرده اند :

أ \_مستعدّان بدان بپردازند.

ب ـ پیش از ورود به خواندن فلسفه و عرفان، «محکمات اسلامی» را دربارهٔ اصول معارف ـ اگرچه با جمال ـ ببینند و بخوانند.

ج \_مایهای از تقوی و تواضع (و حتی ریاضت و نفسکشی، اگرچه مراحل مقدّماتی آن)، همراه تحصیل عقلیّات و معارف عقلی باشد.

د ـ «اجتهاد عقلی» ملاک باشد، و «تقلید عقلی»، بـه هـیچ روی ترویج و تزریق نگردد، و رعب نام و شهرت بزرگان نقشی ایفا نکند، و همواره حرکت برگرتهٔ «تفکر اجتهادی» و «تشخیص استقلالی» تـوصیه شود.

ه ـ آراء منقوله، با متون مصادر تطبیق شود، و اگر صاحب سخن مورد نقل، تکمله، توضیح یا نظر دیگری نیز ابراز داشته است ـ در کنار این سخن یا جای دیگر ـ که می تواند در استفادهٔ از سخن او و شعاع مدلولی آن نقش داشته باشد، هیچیک مورد غفلت و تسامح قرار نگیرد، تاکار از وضعیت علمی و تحقیقی به ضد آن تبدیل نگردد.

و \_ «تأویل»، اصل شناخته نشود، بلکه همواره با نظر احتمال و تردید به آن نگریسته شود، و زیانهای اعتقادی و علمی و عقلی و شرعی آن گوشزدگردد، احادیث منع تأویل درست فهم و تبیین شود، و حکمت این منع أکید شناخته آید.

ز ـ تاریخ فلسفه و عرفان (و نه تنها تاریخ فیلسوفان و عارفان) نیز، و سرچشمههای اولیّهٔ آرا و نظریّات و سرزمینهای نشئتیابی آنها، و سیر تطوّری و تحوّلی مسائل فـلسفی و عـرفانی، تـدریس و تـبیین گـردد، و هیچگاه مورد غفلت یا تسامح نباشد.

ح ـ بنابر آنچه یاد شد، «مکتب تفکیک»، حذفی نیست. و شیخ استاد ما خود، پس از دو استاد خود، در فلسفه و عرفان (آقا بزرگ حکیم شهیدی و شیخ اسدالله عارف یزدی)، از مدرّسان عمدهٔ مـتون و مـبانی فلسفی و عرفانی حوزهٔ علمی مشهد مقدّس بود.

و اما «مکتب تفکیک»، حفظی هست، به این معناکه حفظ و پاسداری از مرزهای والای معارف وَحیانی و علم قرآنی را واجب می شمارد، و این حقایق را، به هیچ روی، همسطح با آن مبانی نمی داند، تا چه رسد به «اینهمانی».

۲ - این نظریه و مذاق علمی و شناختی و اعتقادی و معارفی، که مبانی وحی قرآنی و اصول تعالیم معصوم «ع» از داده های فکری و مصطلحات فلسفی و عرفانی جداست، طرفداران بسیار دارد، از حوزه مشهد و قم و... و از میان عالمان و طلاّب علوم اسلامی و دیگر ارباب فضل و اطلاع و همچنین استادان و دانشجویان... و بیقین در میان دیگر علمای اسلامی، از سایر مذاهب و در شهرها و کشورهای دیگر، هستند کسانی که به این مذاق \_ بنابر دلایل \_ معتقدند... بلکه باید گفت، این خود همان مذاق طبیعی اسلام و مسلمین است از روز نزول «وحی» تا حال، و تا هماره...

۳ ـ آثاری نیز وجود دارد، که درجای خود اهمیّت دارد، و از جهاتی چند در جهت حرکت تفکیکی قرار دارد. از ایـن جـمله اشـاره میکنم به کتاب «کفایةُالمُوَحِّدین»، و ابعاد و آفاق جلیل آن، از تألیفات اوایل سدهٔ چهاردهم هجری قمری، به قلم و تحقیق عالم متعهّد، جامع

عالمـان تفكيكي (مشعلداران متهوّر)

معقول و منقول، سیّد اسماعیل عقیلی نوری نجفی (م: ۱۳۲۱ ق)، که در اصول اعتقادات و بیان جدایی مشربها و مبناها پژوهشی سترگ را به سامان رسانیده است. علاّمه شیخ آقا بزرگ تهرانی نیز از این کتاب به عظمت یاد کرده است.<sup>۱</sup>

اکنون سخن را، در این بخش، به پایان میبریم، و همه را به خدای بزرگ میسپاریم، و نظر عنایت حجّت وقت و امام زمان و ولیّعـصر ـ عجلّالله تعالی فرجَه الشّریف ـرا، درکار همه خواستاریم.

پيوس شها

پیوست ۱ نظرها

در پیوست نخست، به نقل سه اظهار نظر می پردازیم، تا روشن گردد که عالمان جامع مراتب معقول و عرفان که مورد قبول همگان بودهاند، و خود \_ بنابر اصطلاح \_ گرایش تفکیکی نـداشـتهانـد، و همچنین استادانی مطّلع از مبانی و اصول عقلی و عرفانی،نـظرهایی اظهار داشتهاند که با نظریّات اصحاب «مکـتب تـفکیک» هـمسو و هماهنگ است:

آقاعلى مدرس زُنُوزى (م: ٣٠٧ق) :

مقام «تدیّن»، غیرمقام بحث عـلمی بـاشد، و غـیر ریسـمان بـازیهایملاًئی، کـه گـاهی بـه «لِـمَ» و «لانُسَـلَّم» میگذرد. اینجا تن ضعیف و دل خسـته مـیخرند. طـریق نجات آن است که انسان پس از اطّلاع بر رئـوس مسـائل

۱. «شاید کمتر حکیمی را بتوان نشان داد که به اندازهٔ آقا علی مدرّس زنوزی، توفیق درک و مصاحبت استادان بزرگ نصیب وی گشته باشد. اکنون اگر ذهن وقّاد و هوش سرشار این حکیم متألّه را نیز در نظر بگیریم بروشنی درمییابیم که وی تا چه اندازه در حکمت الهی می توانسته تبحّر و شایستگی داشته باشد... علاوه بر احاطهٔ کامل به کلمات صدرالمتألّهین و فهم رموز و مشکلات فلسفهٔ وی، دارای قدرت ابداع و نو آوری نیز بوده است. به همین جهت برخی از اهل تحقیق او را حکیم مؤسّس شناخته اند» \_ «معاد، از دیدگاه حکیم مدرّس زُنوزی»، دکتر غلامحسین ابراهیمی دینانی، ص ۲۲ \_ ۲۴، چاپ انتشارات حکمت، تهران (۱۳۱۸ ش). اعتقادیّه، بنای اعتقاد خود را براین گذارد که هر یک از آنها که مطابق اعتقاد ائمّهٔ معصومین \_علیهم السّلام \_است، معتقد باشد، و هر یک از آنها که مطابق نباشد منکر، به همین قدر ناجی نُود. مگر بعضی از اعتقادات که موقوف علیه اصل شرع و دین باشد، و از آنجا که همین قدر، مایهٔ کمال نفسانی علمی نباشد (چنانکه در اخبار اهل بیت عصمت، علیهم السّلام، از علم و علما مدح و تمجید فرموده اند، و خلق «خلق» به جهت معرفت بوّد، و خواجهٔ طوسی، قدّس سرُّه، در اوّل طبیعیّات «شرح اشارات» فرموده است که فقد فاز فوزاً عظیماً، و در صحیفهٔ الهیّه نیز وارد است: «وَمَن یُؤْتَ الحکمة فقد أُوتِیَ خیراً کثیراً)، تحصیل معارف الهیّه، موجب کمال نفس انسانیّه است، لکن بطوری که آن اعتقاد اجمالی که مذکور شد محفوظ بماند.<sup>۱</sup>

۲ ـ سیّد ابوالحسن رفیعی قزوینی (م: ۱۳۹۵ ق): قول چهارم [دربارهٔ معاد]، مذهب صدرالحکماء است که می فرماید: «نفس بعد از مفارقت از بدن عنصری، همیشه خیال بدنِ دنیوی خود را می نماید ـ چون قوّهٔ خیال در نفس بعد از موت باقی است ـ و همینکه خیال بدن خود را نمود، بدنی مطابق بدن دنیوی از نفس صادر می شود. و نفس با چنین بدنی ـ که از قدرت خیال بر اختراع بدن فراهم شده است ـ در معاد محشور خواهد شد، و ثواب یا عقاب او با همین بدن است». در حقیقت، در نزد این مرد بزرگ، بدن اُخروی به منز لهٔ سایه و پر توی است از نفس، تا نفس، که باشد، و این

«بدائع الحِكَم»، ص ۲۷۸، چاپ سنگی (۱۳۱۴ ق).

سه ستها

بدن چه باشد، یا نورانی است و یا ظلمانی، به تفصیلی که در کتب خود، با اصول حکمیّه، تقریب و تقریر فرموده است. لیکن، در نزد این ضعیف، التزام به این قول بسیار صعب و دشوار است، زیرا که بطور قطع مخالف با ظواهر بسیاری از آیات، و مباین با صریح اخبار معتبره است.<sup>۱</sup>

سیّد ابوالحسن قزوینی، ایشان خیلی پرکار و پر مطالعه بود. حافظهٔ عجیبی داشت. در ابعاد مختلف متبحّر بود: فلسفه، عرفان، فقه، اصول... خیلی خوش بیان بود. حضرت امام منظومه را پیش ایشان خوانده بودند... خصوصیّت مرحوم قزوینی این بود که سخنان قوم را خیلی خوب میدانست...

مرحوم آیةالله آقا میرزااحمد آشتیانی، تا آنجا که من اطّلاع دارم، خصوصیّت ایشان غیر از زهد و تقوا، تألیفات بسیار ایشان است... علاوه بر معقول و منقول، طب قدیم را خوب می دانست، ریاضی در حد لازم بلد بود. نکتهای که هم دربارهٔ ایشان است و هم دربارهٔ مرحوم آملی (شیخ محمدتقی)، این است که این بزرگان با اینکه فیلسوف بودند، ولی خودشان را دربست در اختیار افکار فلسفی قرار ندادند، مرحوم آملی، در بحث «معاد منظومه»، وقتی بحث به پایان می رسد می نویسد: «خدا را گواه می گیرم، من معادی را معتقدم که ظاهر قرآن و اخبار اهل بیت دلالت دارد، نه آن معادی را که فلاسفه می گویند»... مرحوم آقا سیّد ابوالحسن قزوینی هم در مجموعهٔ «مقالات فلسفی» که نوشته است، در بحث «معاد»، نظیر این مطلب را

۱. «مجموعهٔ رسائل و مقالات فلسفی»، ص ۸۳ ـ از حکیم محقّق و فقیه اصولی، علاّمه آیـةالله رفیعی قزوینی، با تصحیح و مقدّمهٔ غلامحسین رضانژاد «نوشین»، چاپ انتشارات الزّهرا، تهران (۱۳٦۷ ش).

بيــــوستها

۳۲۳

یاد آوری میکند. ۱

۳ \_ جلال الدّين هماني (م: 1354 ش) :

جمعی از دانشمندان شیعی امامی هم، از قرن هفتم به بعد، در همان منظور (سازگاری دادن مابین دین و فلسفه) تلاش کر دند، اما غالب آن است که دین و فلسفه، هر دو را، از محور اصلی خود خارج می سازند، تا مابین آنها را سازگاری و هماهنگی داده باشند؛ وگرنه صرف فکر عقلی فلسفی \_ بویژه عقول ناقص جزوی \_ با اخلاص و تعبّد فلسفی \_ بویژه عقول ناقص جزوی \_ با اخلاص و تعبّد مذهبی، همه جا، موافقت و همراهی نمی تواند داشت. دین و فلسفهٔ عقلی هر کدام مجری و مبنای جداگانه دارد، فلسفه زاییدهٔ فکر و عقل بشری است، اما مذهب، مولود وحی و الهام آسمانی و محصول عواطف و وجدانیّات انسانی است.<sup>۲</sup>

۲. «جاویدان خرد»، نشریّهٔ انجمن فلسفهٔ ایران، سال سوم، شمارهٔ اول (۱۳۵٦ش)، ص ۳. بیانات مفیدی نیز، دربارهٔ چگونگی ورود علوم یونانی و امثال آن به اسلام، در کتاب «تاریخ علوم اسلامی»، از استاد جلال همائی آمده است. چاپ مؤسّسهٔ نشر هما، تهران (۱۳٦۳ش).

۸. مجلّهٔ «حوزه» (شمارهٔ ویژهٔ میرزای بزرگ)، خرداد - شهریور ۱۳۷۱ (شمارهٔ مرتب ۵۰ ۵۱)، مصاحبهٔ آیةالله سیدرضی شیرازی، ص ۳۳ - ۳۴.

## پيوست ۲ دعلوم اوانل،

بسیاری از بخشهای تاریخ اسلام، بویژه در سدههای نخست، مورد تحقیق قرار نگرفته است. اگر در بخشهایی نیز تحقیقاتی صورت یافته است، زاویه های دید، یا درست یا کافی نبوده است. تاریخ سده های یاد شده از چند بُعد باید مورد رسیدگی قرار گیرد (و دیدگاههای محقّقان باید، درست و بسنده باشد): از بُعد سیاسی، فرهنگی، علمی، اجتماعی، اقتصادی، ادبی و...

از دو بُعد «سیاسی» و «فرهنگی»، باید روابط دربار خلافت (اموی و سپس عبّاسی)، با دنیای بیگانه و قدرتها و سیاستها و فرهنگهای بیرون جهان اسلام و چگونگی این روابط و اهداف آنها بژرفی پژوهیده گردد و سیمای واقعی مسیر حوادث گوناگون با بتحلیلهایی مستند ترسیم شود. اینها مسائلی است بسیار ضروری، که حتی در چارهجویی اوضاع کنونی مسلمانان نیز میتواند مؤثّر باشد. نقطهٔ عمدهٔ «انحراف» در اسلام که منتهی به «انحطاط» گشت از «تربیت» آغاز شد، پس باید راه انحراف شناخته شود تا بازگشت از آن ممکن باشد.

يي\_\_\_و ستها

باری، یکی از حرکتهای پیچیده و مهم و بسیار تأثیرگذار در اسلام، حرکت ترجمه است، بویژه که این حرکت در زمان حضور معصومین «ع» واقع گشته، و کمترین مشورتی با آنان دراین باره نشده است، نه دربارهٔ اصل کار ترجمه، و نه دربارهٔ انتخاب متون ترجمه شده. در حرکت ترجمه، بُعد سیاسی و فرهنگی بصورتی شگفت آور درهم تنیده است. در اینجا بحثی کوتاه می آوریم، و محققان را به دست یازیدن به پژوهشهایی گسترده و آزاد دراین باره – با توجّه به واقعیّات تاریخی صدر اسلام – فرا می خوانیم :

هیچ قدرت سیاسی نمی تواند بدون نفوذ فرهنگی حکومت باشد کند. نمی شود جریان فرهنگی جامعه در دست مخالفان حکومت باشد و حکومت بر سر کار بماند. این امری است روشن، و سیاستبازان اموی و عبّاسی بخوبی آن را می فهمیدند، و می دانستند که اگر جامعهٔ مسلمان برای رفع نیاز خود در فکر و نظر و تعلیم و تعلّم و فراگیری مسائل اعتقادی و سیاسی و اجتماعی و فقهی و قضایی و اقتصادی به اموی علی «ع» و فرزندان و راویان علی روی آورد، و حقایق قرآنی با احادیث علی «ع» به مردم آموخته گردد، و شناخت درستی از قرآن -بوسیلهٔ مفسّر راستین قرآن و عامل به قرآن ـ در سطح امّت اسلام انتشار یابد، یک لحظه فرصت برای حکومت کردن کسانی که «نماز جمعه» را روز چهارشنبه می خواندند <sup>۱</sup> باقی نخواهد ماند.

قرآن دعوت میکند به حکومت عدل، و آنان حکومت ظلم را میگستردند. و از سویی جامعهٔ اسلامی که شأن اصلی پیامبر آن، «تزکیه و تعلیم» است، یعنی «ساختن انسان آگاه» (ویُـزَکّـیهـم و یُعَلِّمُهُـم الکـتابَ والحکمـة) ۲ ـ بیقین نیازمند اندیشه و آموختن

۱. «الغدیر» ج ۱۰، ص ۱۹۵، چاپ بیروت (۱۳۸۷ ق)، به نقل از «مُرُوج الذَّهَب» ج ۲، ص ۷۲. ۲. «سورهٔ آل عمران» (۳)، آیهٔ ۱٦۴؛ «سورهٔ جمعه» (۱۲)، آیهٔ ۲. است. اصولاً جامعه ها نیاز مند اندیشه و تعلیمند، چه صادق و چه کاذب. اگر اندیشه و تعلیم صادق داده نشد، اندیشه و تعلیم کاذب جای آن را خواهد گرفت. همانگونه که جسم جامعه نیاز مند تغذیه است، جان جامعه نیز نیاز مند تغذیه است. و همانگونه که اگر جسم انسان بصورتی صحیح تغذیه نشود رو به فساد و نابودی خواهد رفت، روح وی نیز اگر بصورتی صحیح تغذیه نشود رو به فساد و نابودی خواهد رفت. و از اینجاست که همواره سلطه طلبان که نمی توانند روح جامعه را بصورتی صحیح تغذیه کنند (زیرا نتیجهٔ تغذیهٔ صحیح روحی و فکری، در محیح تغذیه کنند (زیرا نتیجهٔ تغذیهٔ صحیح روحی و فکری، در اندرست آن می پردازند، و به جامعه ذهنیّت کاذب می دهند. و این یک واقعیّت قطعی است که حکومتی که می خواست علی بن ابیطالب «ع» را حذف کند، ناچار بود بدان دست یازد. نخستین جریانی که بصورتی گسترده و فعّال و آشکارا در جهت «حذف علمی علی -ع -» به کوش برخاست، سلطنت اموی دمشق بود.

آری، سیاست غالب باید فرهنگ غالب نیز داشته باشد، یعنی فرهنگی مسانخ خود آن سیاست. اگر قرار بود فرهنگ قرآنی در جامعهٔ اسلامی نشر مییافت، و زبانگویای علی«ع» و فرزندان و راویان علی«ع»، در آموزش دادن سازندهٔ تعالیم اجتماعی و سیاسی و اقتصادی قرآنی باز میبود، و مردم را با وظیفههای سترگ خویش، در جهت حرکت و اقدام برای احقاق حق و احیای عدل آشنا می ساخت، و واژههای سرخ «نهج البلاغه» در فضای سیاه کاخ سبز دمشق طنین میافکند و خروش می آفرید، و توحیدی از نوع توحید قرآن \_ به تفسیر علی«ع» \_ و عدلی از نوع عدل قرآن \_ به تفسیر علی «ع» \_ در ذهنیّت مستعد امّت سیلان مییافت، و روح محمّد«ص»، از طریق تجسّم اعلای آن در زندگی و سخنان علی«ع»، دوباره در پیکر بزرگ

ييــــوستها

۳YV

امّت دمیده میشد، چه جایی برای آن میماند تاکسانی بر امّت حکومت کنند که به محض رسیدن به خلافت، قرآن را میبوسیدند و کنار میگذاشتند و میگفتند: قرآن! خداحافظ (سلامٌ علیک، هذا فراقٌ بینی و بینک!). <sup>۱</sup>

پس حکومتی جدای از قرآن و وصیّ آورندهٔ قرآن، نیازمند فرهنگی است جدای از قرآن و تعالیم مفسّر راستین قـرآن، بـویژه فرهنگی که قدرت بحثانگیزی و تفرقه آفرینی داشته باشد، و با ایجاد تشتّت در ذهنیّت امّت، تشکّل واحد آنان را برای همیشه ناممکن سازد. و چه کسی در این میدان می تواند به یاری سیاستبازان عرصهٔ اسلامی بشتابد، جز دو گروه:

۱-دین فروشان ظاهرالصّلاح خودی، از راه جعل احادیث... ۲- دین ستیزان نفوذی بیگانه، از راه نـفوذ دادن فـرهنگهای بیگانه در میان مسلمانان، به منظور نفی «وحدت قرآنی امّت».

یکی از عالمان محقّق معاصر <sup>۲</sup>، دراین باره تحقیقاتی دارد که درخور دقّت بسیار است. در اینجا بخشهایی از این پژوهشها را با هم مرور میکنیم:

... مسلمانان امروز از تاریخ خود جدا ماندهاند. مباحث عملی از مباحث نظری جدا شده است، در حالی که همین جدائی است که انزواء عقل زیستن را تشدید میکند. عقل زیستن [عقل زندگی متعقدانه، زندگی بر معیار خرد]، معیاری است که درست و نادرست را در مباحث نظری به یاری آن می توان شناخت... باید دید که راسیونالیسم یونان

۱. «تتمّة المنتهني»، ص ۵۷.

۲. دکتر محمدجعفر جعفری لنگرودی، در کتاب «تاریخ معتزله»، چاپ کتابخانهٔ گنجدانش، تهران (۱۳٦۸ش).

در رابطه با ادیان زندهٔ عالم چه نقشی داشته است، پس سه مسئله را بايد بررسي كرد: الف \_ نفوذ فرهنگ يونان در دين يهود. ب ـ نفوذ فرهنگ يونان در دين مسيح. ج ـ نفوذ فرهنگ يونان در فرهنگ اسلامي... ۱ بدون تصوّر تاريخي از نفوذ فرهنگ روم شرقي و لاهوت يهود و مسيحيّت در شمال و غرب جزيرةالعرب نباید دربارهٔ معتزله و علم کلام و راسیونالیسم در اسلام وارد بحث شد<sup>۲</sup>... عـدّهای از نـامداران کـلام مسیحی در دربار معاويه با عزّت زندگی می کردند، مانند يحيی دمشقی. سِرجون بن منصور که در دیوان استیفاء (مالیّة) معاویه کـار میکرد مسیحی بود، و برخی از شاعران عرب زبان مسیحی مانند أخطَل در دربار مذکور احترام و مقام داشتند. غـیلان دمشقی معتزلی (قَدَری) در دمشق تبلیغ مذهب اعتزل مىكرد... اول كسى كه نظرية جبر را تبليغ كرد، «جَعْدبن درهم» بود، که آن را نزد یک یهودی در شام فراگرفته بود. نیز عبدالله بن عبّاس رسالهای خطاب به طرفداران نظریّهٔ جبر در شام نوشت. این فهرست دلالت بر حمایت بنیامیّه از لاهـوت مسيحي در برابر عقل اسلامي ميكند. اين كار موجب ارضاء آنان در برخورد بنیامیّه و بنیهاشم میشد؛ و ضمناً مردم را

انان در برخورد بنی امیّه و بنی هاشم می شد؛ و ضمنا مردم را از سیاست و حکومت دور نگاه می داشت، در حالی که عقل اسلامی مردم را به شرکت در قدرت عمومی دعوت می کرد. قیام مردم در عبهد عثمان، و مقاومت سیاسی عَبادِله "، در مدینه، و مقاومت مسلّحانه در وَقْعَةُ الحَرَّه، و

۲. «تاریخ معتزله» ص ۸۳.
 ۲. ص ۱۰۲
 ۳. «عَبادِلَه» بعنوان جمع «عبدالله» بكار مىرود، و مقصود از آن، عبدالله بن عبّاس، عبدالله بن رُبير، عبدالله بن عمر و عبدالله بن جعفر مى باشند.

واقعهٔ کربلا... نمونه های عقل اسلامی است که بنی امیّه را خوش نمی آمد<sup>۱</sup>... دمشق را باید واقعاً زادگاه راسیونالیسم به سبک کلاسیک در جهان اسلام شمرد. بنی امیّه در تجدید حیات این قسم از راسیونالیسم (در برابر عقل اسلامی)، که نهصد سال عمر را پشت سرنهاده بود، با فرهنگ یهود و روم شرقی در ارتباط کامل بودند<sup>۲</sup>...

دانایان مدینه و کوفه و بصره باید خوراک علم و بحث تهیّه کرد. اینها جزئی از فنون سیاست است.۳

... (معتزله) «خبر واحد» را حجّت نمی دانستند، و حتی احادیثی را که با عقایدشان ناسازگار بود رد می کردند. فشار مباحث معتزله در مورد احادیث در طول بیش از یک قرن اول اسلامی، مستقیماً متوجّه خاندان علی«ع» و شیعه و طرفداران این خاندان بود...<sup>۴</sup> تا این لحظه کسی علّت گشایش این مبحث (حُجّیّت خبر واحد) را در علم اصول، به استناد تاریخ، بیان نکرده است. کسانی که می کوشند برای مسائل علم اصول، طرح علمی نشان دهند اشتباه می کنند، مسائل علم اصول، طرح علمی نشان دهند اشتباه می کنند، فرهنگ اسلام! مجرّد کردن علم از تاریخ ضایعه است...<sup>6</sup> فرهنگ اسلام! مجرّد کردن علم از تاریخ ضایعه است... آنهم در غرب خاک اسلامی آن روزگار، که زادگاه معتزله یعنی دمشق، در همان خطّه بوده است. این مجرّدگرائی [که

> ۱. ص ۱۰۲ ـ ۱۰۳. ۲. ص ۱۰۳. ۳. ص ۱۰۷. ۴. ص ۱۰۸. ۵. ص ۱۰۹ (آری، مجرّد کردن علم از تاریخ ضایعه است).

یبدایش معتزله را از زمینه های قبل از اسلامی و نفوذی آنها جداکند و آنها را در نظر نگیرد]، قابل بخشیدن و اغماض نیست. با حذف ابعاد گوناگون تاریخ یک مسئله چگونه مي توان بطور صحيح تاريخ آن را تدوين كرد... ۱ تسلُّط بنی امیّه بر قدرت عمومی و دور کردن بنی هاشم از قدرت مذکور، که معلول یک قرن اختلافات بنی هاشم و بنی امیّه است، تنها با در دست گرفتن قوای نظامی و بیتالمال [یعنی فقط حـذف سـیاسی عـلی«ع» و طرفداران او، بدون حذف علمي]كارى موقّت و ناتمام بود...<sup>۲</sup> باید معاویه کاری می کرد که مردم را از قبدرت عمومی بدور نگاه دارد. و این سنّت هر حکومت مطلقه است. چون مردم آن روزگار از طریق دانایان علوم دین (=قُـراء)، در امر قدرت عمومي و سياست دخالت مي کردند و همه گرد خاندان على «ع» جمع بودند، و حال و هوای اندیشه های علی «ع» را در سر داشتند، بنی امیه: اولاً ۔ سبّ علی و تعقیب اولاد و خاندان بنی هاشم را در بر نامهٔ سیاسی خود گذاشتند، ثانياً \_ فرهنگ جانشين را از راه علم كلام اديان سابق، بوسیلهٔ دانایان این علم که از اسلام ناراضی بودند، وارد زندگی روزانهٔ مسلمانان کردند. معتزله آلت فعل این کار شدند. برنامهٔ منازعهٔ صَدوقیان و فَریسیان [طرفداران وحي توراتي و مخالفان معتزلة يهود يعني صدوقيان]، در دمشق پیاده شد. معاویه یکبار مزهٔ اختلاف نظر و عقیده را در جنگ صِفِّين (بين سربازان على«ع») چشيده بود. اين بار دوم بود که اختلاف عقیدتی را از راه فرهنگی وارد جامعه

> ۱. ص ۱۱۸. ۲. ص ۱۲۸.

پيــــوستها

٣٣١

کرد...<sup>۱</sup> باتّفاق همهٔ مسلمین، بیعت مردم با علی«ع» پس از عثمان، مشروع و قانونی بود و جماعت با علی بود. و معاویه در راه تفرقه و تضعیف گام نهاد...<sup>۲</sup> در واقع او نه اهل سنّت بود و نه اهل جماعت...<sup>۳</sup>

(معاویه) در اجراء این سیاست فرهنگی [حذف علمی علی«ع» پس از حذف سیاسی]، لاهوت مسیحی و دانایان آن را وارد فرهنگ اسلامی کرد، و اذهان را به سوی آنها دعوت نمود، و «دمشق» را در برابر «مدینه» مرکز فرهنگی کرد، تا مردم گرد خاندان علی«ع» در مدینه برای تحصیل علم قرآن و حدیث جمع نشوند، و یا در کوفه ـ پایتخت علی«ع» ـ دور اصحاب و راویان علی«ع» گرد نیایند، و دست کم دمشق در برابر مدینه و کوفه، «متاع دانش» در اختیار داشته باشد...<sup>۴</sup>

و صاحبنظران می دانند که معتزله زمینه سازان ورود بحثهای گوناگون و متشتّت در فضای فکری مسلمین بو دند. این تمجیدی که از معتزله به نام عقلگرایان در اسلام شده است، همه به دلیل غفلت از شیوهٔ تعقّل خالص قرآنی است، که اهل بیت «ع» بدان فرا می خواندند، تا تعقّل والای قرآنی \_که تعقّل وحیانی است \_ حاکم گردد، نه تعقّلی که صدها سال در میان بشر تداول داشته است، و حاصلش همان بو ده است که امام علی «ع» در خطبهٔ نخستین «نهج البلاغه» ترسیم فرمو ده است.

> ۱. ص ۱۲۸ ــ ۱۲۹. ۲. ص ۱۱۱. ۳. ص ۱۱۲. ۴. ص ۵۸، نیز رجوع شود به پانوشت صفحهٔ ۹۱ و ۹۲.

در اینجا به همین «اشارات و تنبیهات» بسنده میکنیم، و با نقل سخنانی از علامهٔ طباطبائی به این بحث پایان میدهیم:

... حکومتهای معاصر با ائمّهٔ هُدیٰ، نظر به اینکه از آن حضرات دور بودند، از هر جریان و از هر راه ممکن، برای کوبیدن آن حضرات «ع» و بازداشتن مردم از مراجعهٔ به ایشان و بهرهمندی از علومشان استفاده می کردند؛ می توان گفت که ترجمهٔ «الهیّات» به منظور بستن در خانهٔ اهل بیت «ع» بوده است.<sup>۱</sup>

نیز ایشان در تفسیر «المیزان» میگویند:

در این بُرههٔ از زمان، علوم اوائل، یعنی منطق و ریاضیّات و طبیعیّات و الهیّات و طب و حکمت عملی به زبان عربی ترجمه شد. مقداری در زمان بنیامیّه ترجمه گشت و سپس در زمان بنیعباس تکمیل شد، و صدهاکتاب از یونانی و رومی و هندی و ایرانی و سریانی به زبان عربی درآمد...<sup>۲</sup>

همچنین علاّمهٔ طباطبائی کلماتی دردناک برخامه آوردهاند در این باره که امّت پس از درگذشت پیامبر اکرم«ص» به اهل بیت «ع» رجوع نکردند، و به «حدیث متواتر ثَقَلین» عمل ننمودند، و حقایق معارف را از آنان نیاموختند... و سپس تصریح میکنند که همین چگونگی به «علم قرآنی» و روش تفکّری که قرآن بدان فرا خوانده بود، بزرگترین صدمه را وارد آورد (و هذا أَعظمُ ثُلْمَةٍ انْنَلَمَ بها «علمُ القرآن» و طریقُ التفکّرِ الّذی یَنْدُبُ إلیه)." و این «علم قرآنی»، و «روش تفکّر»، که امّت به علّت دور شدن از اهل بیت «ع» و سرگرم شدن به «علوم دخیله» (علوم اوایل) از آن باز ماندند، همان است که «مکتب تفکیک» به احیای آن فرا می خواند. زیرا آثار سوء مورد اشارهٔ علاّمهٔ طباطبائی \_ و بسیاری دیگر از صاحبنظران \_ چنان نیست که با تحوّلات فلسفه و عرفان، در سده های بعد، بطور کامل از میان رفته باشد، و «علوم خالص قرآنی» مطرح گشته باشد... و واقعیت موضوع، از اظهاراتی که در پیوست پیش آورده شد بخوبی روشن است.

برای اطلاع بیشتر از چگونگی ورود علوم و معارف بیگانگان به دنیای اسلام، و پدید آمدن فیلسفه و عرفان و تیصوّف اسیلامی براساس آن علوم و معارف، خواندن کتابهای زیر سودمند است:

ييوست ۳ متنای علمی

مرزبندی افکار و آرا و جداسازی آنها از یکدیگر، حرکتی است علمی. به سخن دیگر: تأکید بر جداسازی نظرها و آرا از هم، و شناخت هر یک بطور جداگانه، و بررسی مقدار علمیّت و درستی و نادرستی نظریّات در چارچوب مستقل، یک نگرش و اقدام بـتمام معنی علمی است. در نظر محقّقان روشن است که شالودهٔ کار علمی بر دقّت است و گریز از سهل انگاری و درهم آمیزی.

هنگامی که ما به «تفکیک» گراییدیم، آرا و اقوال را بـا دقّت تمام مورد مطالعه و پژوهش قرار مـیدهیم، و مـانند یک دانشـمند آزمایشگاهی، چشم و گوش خویش را باز میکنیم و به ژرفـپژوهی میپردازیم، و این کارها را به ترتیب انجام میدهیم:

(۱) \_ متن هر «نظریّه» را با دقت و وسواس علمی بدست
 می آوریم و تعیین میکنیم، و نسخه ها را برابر می نهیم، و حتی از
 نسخه بدلها غفلت نمی کنیم.

(۲) ـ سـير تـحوّلى ـ يـا تكـاملي ـ نـظريّه را از قـديمترين

بدست می آوریم: أ \_منشأ پیدایش نظریّه، در مکتبهای دیگر. ب \_منشأ پیدایش نظریّه، در مکتب و فضای اندیشهای و فکری صاحب نظریّه.

(۳) \_ مقدار تأثیرپذیری نظریّه را تعیین میکنیم، تا از میزان اصالت آن آگاه شویم: أ \_ مقدار تأثیرپذیری از مکتبهای دیگر. ب \_مقدار تأثیرپذیری از مبانی دیگر صاحب نظریّه.<sup>۱</sup>

(۴) ـ میان «تأثیر پذیری» نظریّه و «تداخل نظریّات»، تمیز قائل میشویم، تا دقیقاً طبق روش علمی عمل کرده باشیم؛ یعنی تحقیق میکنیم که این نظریّهٔ فلسفی یا عرفانی، از یک نظریّهٔ مشابه دیگر تأثیر پذیرفته است، یا با یک نظریّهٔ فلسفی یا عرفانی دیگر تداخل یافته است، کدام یک؟ در صورت نخست مقدار تأثیر پذیری را تعیین مینماییم، و در مورد دوم دو نظریّهٔ متداخل را از یکدیگر جدا میکنیم.

(۵) - شخصیّت علمی و فکری و اعتقادی صاحب نـظریّه را وامیرسیم، تا اندازهٔ صلاحیّت او را در ابراز نظریّه بطور مطلق، یـا ابراز این نظریّهٔ بخصوص بدست آوریم: أ ـاز جنبهٔ نیروی علمی و فکری (ادراکات عقلی).

 ۱. زیرا بسیار می شود که صاحب نظریّه، به دلیل نظریّات دیگر خود، این نظریّه را ابراز می دارد، در حالی که اگر به این نظریّه بطور مجرّد نگاه کند آن را نمی پذیرد. به سخن دیگر به ابراز نظریّه سوق داده می شود نه اینکه به نظریّه می رسد، و میان این دو حالت تفاوت بسیار است، یعنی:
 أ - حالت التزام به شیء بطور مطلق.
 ب حالت التزام به شیء از باب التزام به ملزوم. ب \_ از جنبهٔ زمینههای اوّلیّهٔ تربیتی. ج \_ از جنبهٔ تعلّقات اعتقادی. د \_ از جنبهٔ فقه عملی و مبانی سلوکی. ه \_ از جنبهٔ تعبیر و ادوات تعبیری. و \_ از جنبهٔ محیط و عرف و عادات قومی.

(٦) \_ نقلهای تأییدی صاحب نظریّه را مورد مراجعه و دقّت قرار میدهیم، یعنی هر جا صاحب نظریّه، از دیگر صاحبان نظر مطلبی در تأیید نظریّهٔ خویش آورده است، آن را وارسی میکنیم که: \_ آیا این نظریه را بصراحت گفتهاند یا نه؟

۔ آیا در جاہایی دیگر از آثار خویش، نقض و نقیض آن را اظهار داشتہاند یا نہ؟

۔ آیا قابل انتساب و استناد بودن نظریّهٔ نـقل شـده، از بـاب تمسّک به «تأویل» است یا تنصیص؟

۔ آیا اصولاً مبانی دستگاہ فلسفی و منطق علمی کسانی کے نظریّہ از آنان نقل شدہ است، با این نظریّہ سازگار است یا با نـظریّهٔ مخالف آن؟

۔ آیا این نظریّه ۔ ماہیّةٔ ۔ عرفانی و ذوقی است، و از آن در فلسفه و قلمرو برهان استفاده شده است؛ یا ۔ ماهیّةً ۔ فلسفی و برهانی است، و از آن در قلمرو عرفان و ذوق (یا فلسفهٔ عرفانی و ذوقـی) بهرهیابی گشته است؟

\_ و آیا نقل، نقل تقطیعی است (به این منظور که نظریّهٔ نـقل کننده را تأییدکند)، یا نقل، نقلی کامل و «علمی» است؟

(٧) \_ دلیلهای نظریّه را \_ با کمال دقت \_ مورد بررسی قرار می
 میدهیم:
 أ \_ «صورت برهان»، که آیا واجد شرایط هست یا نه؟

يبــــوستها

ب ــ«مادّهٔ برهان»،که آیا واجد شرایط هست یا نه؟ ج ــ دقّت در اینکه از هیچگونه روشــی از روشــهای مغالطات جلیّه یا خفیّه استفاده نشده باشد.

د ـ دقت در اینکه دلیل، مصادره بر مطلوب نـباشد، بویژه در بحثهایی که تشخیص مصادره بودن ادّلهٔ آنها دقیق است، و ذوقیّات و خطابیّات در آنها نقشی مهم دارد.

۸) ـ تحریر نهایی نظریّه (و تعیین میزان موافقت یا مخالفت
 آن با دیگر اظهارها و نظریّههای صاحب نظریّه، در جاهای دیگر و
 آثار دیگر او).

(۹) ـ پژوهش دربارهٔ تأییدهای نظریّه و مؤیّدان: أ ـ مؤیّدان نظریّه از پیشینیان. ب ـ مؤیّدان نظریّه از معاصران صاحب نظریّه. ج ـ مؤیّدان نظریّه از متأخّران. د ـ رسیدگی بیطرفانه به ادلّهٔ مؤیّدان.

(۱۰) ـ پژوهش دربارهٔ مخالفتها با نظریّه و مخالفان: أ ـ مخالفان نظریّه از پیشینیان. ب ـ مخالفان نظریّه از بزرگان معاصر صاحب نظریّه. ج ـ مخالفان نظریّه از متأخّران. د ـ رسیدگی بیطرفانه به ادلّهٔ مخالفان.

(۱۱) ـدر صورتی که نظریّه عرفانی باشد، یا از مایههای ذوقی و عرفانی منشأ گرفته باشد، و دربارهٔ آن ادّعای کشف و امثال آن شده باشد، نوبت میرسد به چندین رسیدگی دقیق و فنّی دیگر، از اینگونه: أ ـکشفی بودن موضوع نظریّه. ب ـصلاحیّت مدّعی کشف. ج ـ درست بودن مقدّمات کشف (از نظر اعتقادی و سلوکی). د ـ سلامت کشف از آفات مکاشفه... ه ـ تمیز دادن کشف نفسانی و کشف رحمانی (کشف صناعی و کشف الهی). و ـ مقایسهٔ مسائل و مطالب متعدّد و مختلفی که از سوی مدّعی کشف دربارهٔ آنها ادّعای کشف شده است، و رسیدگی علمی به آنها، و عرضهٔ آنها بر کتاب و سُنّت، تا اگر در آن میان برخی نادرست بود، و برخلاف محکمات و نصوص قطعی بود، روشن شود

که اظهارات کشفی و ادّعاهای مکاشف، در خور اعـتماد و اسـتناد نیست.

(۱۲) - پس از همهٔ کوششهای علمی گذشته میرسیم به موضوع بسیار مهم دیگر، یعنی موافقت یا مخالفت نظریّه با ادلّهٔ قطعی نقلی، ادلّهای که چون قطعی است \_ و قطعیّت آنها ثابت است \_ هر دلیل مخالفی در برابر آنها دلیلیّت ندارد، زیراکه آن دلیل مخالف \_ در صورت یاد شده \_ دلیلی صوری خواهد بود نه واقعی. چرا؟ چون محال است که دلیل درست عقلی، مخالف دلیل قطعی نقلی باشد، چنانکه شیخ اعظم انصاری بدان تصریح کرده است.<sup>۱</sup> و موضوع در چنانکه شیخ اعظم انصاری بدان تصریح کرده است.<sup>۱</sup> و موضوع در چنانکه اشاره شد.

و از اینجاست که موضوعاتی مانند «قِدَم زمانی مخلوقات» ۔ مثلاً ۔ چون معارض و مخالف است با ادلّهٔ قطعی نقلی، باید دلیلهای عقلی مورد ادّعا دربارهٔ آن تحت رسیدگی قرار گیرد، تا روشن گردد که برهانیّت آنها صوری است، یعنی موادّ قضایایی که در مقدّمات و

۱. «رسائل» (فرائد الاصول)، ج ۱، ص ۱۸، از چاپ جامعهٔ مدرّسین (قم).

صغریٰ و کبرای این برهانها آمده است یقینی و قطعی نیست، بـلکه ذوقی و خطابی و امثال آنهاست، وگرنه دلیل قطعیِ نقلیِ مخالف آنها یافت نمی شد.

به سخن دیگر، دلیل عقلی بدیهی (مانند الواحدُ نصفُ الإثنین - یکی نصف دوتاست) هیچگاه معارض با دلیل قطعی نقلی نخواهد بود، و چنین مخالفت و معارضهای بوقوع نخواهد پیوست، و امّا دلیل عقلیِ نظری، خود جای بحث و نظر دارد، تا معلوم گردد که نقص آن در چیست.

## پيوست 4 مسئلة تأويل

هنگامی که ما به روش علمی -از آن دست که در پیوست پیش گفته شد - پایبندگشتیم و عمل کر دیم، بروشنی درک می کنیم که تأویل حرکتی غیر علمی است. این مشکل، ویژهٔ تاریخ تفکّرات و معارف و اعتقادات اسلامی نیست، در یهودیّت و مسیحیّت نیز کسانی یافت شدند که زیر تأثیر فلاسفه و عرفای روزگار خویش و پیش از آن قرار گرفتند و مطالب «تورات» و «انجیل» را تأویل کر دند، مانند هر میپوس میلادی)، و قدّیس آلبرتوس کبیر (م: ۱۸۰۰م). فیلن میگفت: «حقیقت بالتّمام در تورات است، ولی افلاطونیان نیز به حقیقت رسیدهاند». قدّیس آلبرتوس کبیر نیز در کتاب «مختصر الاهیّات» کوشید که بین حکمت ارسطو و دین مسیح وفق دهد.<sup>۱</sup>

چگونگی یاد شده، سپس به همراه ترجمهٔ کتب بیگانه و نفوذ ایادی یهودی و مسیحی در فرهنگ و زنـدگی مسـلمین ـ از طـریق 341

مساعدتهای نظام خلافت به دلیل احتیاجات خـاص سـیاسی ـ وارد حوزهٔ اسلام شد، و فیلسوفان و عارفان بزرگ مسلمان نیز به این وادی درافتادند و به «تأویل» دست یازیدند.

واقع این است که اگر متفکّران یهودی و مسیحی تحت تأثیر فلاسفه قرار گرفتند و به مدد تأویل به تطبیق فلسفه و «متون دینی» پرداختند، لیکن جای آن نبود که متفکّران مسلمان \_با در دست داشتن قرآن و سنّت گرانبار نبوی و تعالیم آسمانی اهل بیت 23 \_ تحت تأثیر فیلسوفان قرار گیرند، و درصدد تطبیق فلسفه با قرآن و قرآن با فلسفه برآیند؛ کاری که سرانجام به توفیق بزرگی نیز نرسید. قرآن کریم، چیزی در حد «عهد قدیم» و «عهد جدید» نیست (بویژه عهدین تحریف یافته). مرتبهٔ علم قرآنی بسیار بالاتر از این مراتب است. نشئه قابلیّت محمّدی نیست. البته در یهودیّت و مسیحیّت نیز عالمان نورات شناس و انجیل شناس بسیاری بهم رسیدند که با حرکت تأویلی فلسفه گرایان یهودی و مسیحی بسختی مخالفت کردند و آن را

## پيوست ۵

عقل، بنیادی بنیادین

در فهرست مسائل، در بخش سی و دوم، رئوس مسائلی را دربارهٔ عقل و شناخت آن و بهرهوری از آن مطرح کردیم، شامل ۳۴ عنوان اصلی و ۱۰ عنوان فرعی. در بخش سیوپنجم نیز ۱۰ عنوان دربارهٔ موضوع یاد شده آوردهایم. و هنوز مسائلی دربارهٔ عقل و شناخت آن و بهرهمندی درست از آن در میان هست، که باید به پژوهش درآید، از جمله:

(۱) ـ معرفت عقل به عقل (نظر به عقل به وجه موضوعی نه طریقی). (۲) ـ تقدّم عقل بر معقول. (۳) ـ غیریّت عقل و نفس. (۴) ـ فرق دلیل عقلی و برهان منطقی. (۵) ـ شناخت دو مرحلهٔ بسندگی و نابسندگیِ عقل.

بدینسان اینک با پیشنهاد این مکتب، در حدود هفتاد مسئلهٔ مهم دربارهٔ «عقل» و موضوعات مربوط به آن وجود دارد که بـاید شناخته گردد و پژوهیده شود. از اینرو مینگرید که مسئلهٔ عـقل در «مکتب تفکیک» اهمیّتی بنیادین دارد. مکتب تفکیک مکتبی است دربارهٔ عقاید و معارف اسلامی و جهانبینی قرآنی که معتقد است :

(۱) \_قرآن کریم بجز هدایت عملی (دربارهٔ اخلاق و احکام و اقتصاد و سیاست و دفاع)، دارای معارف تجریدی و موضوعات مهم جهانشناختی نیز هست.

(۲) ـ معارف یاد شده استقلال تام و استغنای کامل دارد، و نیازمند هیچگونه اقتباس و اخذ از مکتبها و نِحْلهها نیست.

(٣) ـ شناخت درست این معارف جز از طریق مفتاح قـرآن میسّر نیست، و مفتاح قرآن، معصوم «ع» است (فَاسْئَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُم لاتَعْلَمُون ' ـنَحْنُ أَهلُ الذِّكْر). '

اکنون ملاحظه میکنید که شالودهٔ این مکتب بر بکـارگیری عقل، و بهرهوری از تعقّل نهاده است :

(۱) - قرآن کریم همواره دعوت به تعقّل میکند.
(۲) - فهم معارف تجریدی قرآنی بجز از راه تعقّل ممکن نیست.
(۳) - معصوم «ع» نیز همواره دعوت به تعقّل میکند.
(۳) - فهم تعالیم معصوم نیز جز از راه تعقل ممکن نیست.
(۹) - فهم تعالیم معصوم نیز جز از راه تعقل ممکن نیست.
(۵) - کتاب «اصول کافی» که «مُسنَد» است و معتبر ترین تعالیم معصومین «ع» در آن آمده است، با «کتاب العقل والجهل» می آغازد، و حتی سخن دربارهٔ عقل و ذکر احادیث مربوط به عقل و تعقّل را بر احادیث علم و اهمیّت علم، و «احادیث توحید» که اساس دین است، و هند مد.

۱. «سورهٔ نځل» (۱۲)، آیهٔ ۴۳.

۲. «حدیث امام باقر . ع .»، «مجمع البیان» ج ۲، ص ۳٦۲.

است. و این بدان معنی است که علم بدون عقل و تعقّل بیارزش است و راه رسیدن به «توحید» و «حجّت» نیز عقل و تعقّل است.

و بخوبی روشن است که کتابی چون قرآن هنگامی که دعوت به تعقّل میکند، و عقل را ملاک قرار می دهد، نمی شود برای تعقّل روشی نداشته باشد. انتظار اینکه پس از گذشتن ۲ تا ۳ قرن از نزول قرآن، نظام خلافت اموی و عباسی و ایادی یهودی و مسیحی دست بهم بدهند و منطق یونانی را ترجمه کنند، و سپس آن منطق، معیار تعقّل مسلمانان قرآنی شود، چگونه درست خواهد بود؟ از نخستین آیهای که سخن از عقل و تعقّل گفته است، و با تعبیر «أفَلاتَعْقِلُون» نشان داده است که اساس کار بر فهم عقلی و استقلال تشخیصی است، بروشنی دانسته می شود که قرآن کریم خود روشی برای تعقّل دارد. عقل راه دارد، راه درست که باید از آن استفاده شود. و این استفاده نتایج نادرست می رسد. و بیقین راه درست آن در قرآن و تعالیم مفسران راستین قرآن آمده است. و آن راهی است که با تحوّلات مفسران راستین قرآن آمده است. و آن راهی است که با مند منظق ریاضی مختلف، در عصرها و زمانها و سرزمینها ـ مثلاً

تعالیم مفسّران راستین قرآن نیز \_ چنانکه اشاره کردیم \_ سرشار است از توجّهدادن به عقل و ضرورت استفاده از آن، تا جایی که عقل، «حجّت باطنی» شمرده شده است، و به تعبیرهای گونا گون از عقل و بهرهوری از عقل سخن گفته شده و عقل مورد ستایش واقع گشته است:

> ــ«عقل»، آفريدهٔ محبوب خداست. ــ خداوند به وسيلهٔ «عقل» عبادت مىشود. ــ دوست هر انسان «عقل» اوست.

۔ خوبیها همه ریشه در «عقل» دارند و جزو سپاه (نیروهای فعّال) عقلند: خیر، ایمان، پذیرش حق، عدالت، سپاسداری، تـوکّل، مهربانی، دانایی، پاکدامنی، فروتنی، شکیبایی، استوارگویی، گذشت، دوستی، سخاوتمندی، وفاداری، راستگویی، امانتداری، خلوص نیّت، شهامت، عیب پوشی، ادای واجبات الهی، سرّ نگاهداری، نیکی ـ کردن به پدر و مادر، حقیقت جویی، مردم دوستی، پاکیزگی، حیا و آزرمداری، اعتدال در همه چیز، فرزانگی، وقار، ترک فزونخواهی و تکاثر مالی، توبه از کردار ناشایست، استغفار به درگاه خدای و طلب آمرزش...

بنابراین، عقل و تعقّل و حرکت در جهت استفادهٔ کامل از عقل، بویژه در طلب معارف و تکمیل اصول اعتقادی و خودسازی انسانی، چیزی نیست که پیروان قرآن و اهل بیت ع»، کمترین کو تاهیی در آن باره روا داشته باشند. در هیچیک از مکتبها و مذهبها به این اندازه دربارهٔ عقل، و بکارگیری عقل، و عمل بر طبق مقتضای عقل و حرکت متعقّلانه تأکید نشده است، و اینهمه تعبیرها ـ که هر کدام در بردارندهٔ نکته یا نکته هایی بس مهم است ـ نیامده است. پس در این مقدمات جای تردید نیست، بلکه باید گفت که خود گرایش به «تفکیک»، حرکتی مبتنی بر «تعقّل» است، یعنی پس از تکیه کردن به فلسفی» و «محتوای عرفانی» و «محتوای قرآنی»، این نتیجهٔ مهم بدست آمده است که این سه محتوی منطبق نیستند و اینهمانی ندارند، پس فلسفی» در محتوای عرفانی» و «محتوای قرآنی»، این نتیجهٔ مهم بدست مدی اید از هم جداگردند و مرزبندی شوند. پس همین موضعگیری یک

بنابراین هیچگونه شائبهای از نوع اخباریگری (یا تشابه و تقاربی با مسلک ظاهری یا مذهب حنبلی) در این مکتب تعقّلی والا وجود ندارد. داعیهٔ این مکتب، حفظ استقلال تعالیم قرآنی و نگاهداشت استغنا و اعتلای سطح این تعالیم و معارف است. همه قبول داریم که سطح علم قرآنی، و علم معصوم در تبیین علم قرآنی، بالاتر از هر علمی و دانشی و حکمتی و عرفانی است، بنابراین چرا آن سطح را پایین بیاوریم، و با تفکّرات غیر معصوم در آمیزیم، تا در «علم خدا» دچار آنهمه اقوال و اوهام شویم، در توجیه خلقت عالم از عدم محض درمانیم، در رابطهٔ ایجادی خالق قادر مطلق مختار با خلق خودگیج شویم و مسئله «ربط حادث به قدیم» را به حل درستی نرسانیم، و در معاد آنگونه سخن بگوییم؟...

اگر قرآن و معصوم«ع» را اساس قرار دهیم، و هر جا به نظریّهای مخالف رسیدیم، نظریّه را تأویل کنیم نه قرآن را و نه کلام معصوم را، چه عیبی دارد؟ چرا به سخن علی«ع» گوش نـدهیم کـه میفرماید:

اِتَّهِمُوا علیه آراءَکُم، وَاسْتَغِشُّوا فیه أَهواءَکُم. <sup>۱</sup> ـ آراء خویش را در برابر قرآن نادرست شمارید، و هواهـا (گرایشها)ی خودرا در جنب قرآن مغشوش (ناسره) بدانید (آنها را رهاکنید و به قرآن باز گردانید).

در اینجا سخن از «آراء» است. و این تعبیر بطبع مربوط به اهل نظر و دانشمندان صاحب «رأی» است. و از جملهٔ نخست معلوم می شود که «اهواء» در جملهٔ بعد نیز مربوط به عوام و اهل هوا و هوس نیست، بلکه همان هواها و گرایشها و مذاقها و مسلکهای علمی مراد است که دل، شیفتهٔ آنها می گردد و بسادگی از آنها نمی گذرد؛ چنانکه میرزای قمی درسخنی بیدار گر می فرماید:

بسیار مرد بزرگی میخواهد که بعد مجاهدهٔ بسیار، مطلبی را بفهمد و منظّم کند، و بسمجرّد اینکه کلامی از معصوم به او برسد از فکر خود دست بردارد و به حقیقت کلام معصوم عسمل کسند. بلکه چون امر او مردّد بینالمحذورین میشود، سعی مالاکلام مبذول دارد که میانهٔ آنها جمع کند، چون کلام خود را دل نمیگذارد که دست

۱. «نهج البلاغه» ص ۵٦۷ شرح عبده، جزء ۲، ص ۱۱۲.

بردارد، کلام معصوم را تأویل میکند.<sup>۱</sup> اینکه می گوییم جز معصوم کسی شایستهٔ آن نیست که عقل انسان را راهبریکند، برای این است که دیگران مقداری معلومات دارند و بسیاری مجهولات. و این نسبت باعث می شود که همان معلومات نیز مخدوش باشد، چنانکه بسیاری از دانشمندان خود بدین امر اعتراف دارند. صدرالمتألّهین به هنگام حمله به متکلّمان می فرماید:

نُمَّمَّ العَجَب، أَنَّ أَكثرَ مَا رَأَينا منهم يخُوضُون في المعقولاتِ وهم لا يَعْرِفُونالمحسُوسات، و يَتَكَلَّمُون في الإلهيّات و هم يَجْهَلُون الطّبيعيّات...<sup>٢</sup> - جاى تعجّب است كه مىنگريم بيشتر اين متكلّمان وارد بحث در معقولات مىشوند با ايـنكه از محسوسات خبر ندارند، و دربارة الهيّات سخن مىگويند در حالى كه از طبيعيّات بىاطّلاعند!...

اکنون بنگرید، آیا این سخن کوبنده دربارهٔ خود فیلسوفان صدق نمیکند؟ حتی فیلسوفان امروز تا چه رسد به گذشته. آنچه فیلسوفان گذشته \_ چه قبل از اسلام و چه فیلسوفان اسلامی \_ دربارهٔ محسوسات و طبیعیّات و فلکیّات در کتابهای خودگفتهاند، اکنون چه اندازه از آنها دارای ارزش علمی است؟ پس باید تسلیم کسی گشت که مجهول ندارد.

و اینجا نکتهای بس مهم وجود داردکه چه بسیار کسانی از آن غفلت دارند.و آن نکته این است که پس از اینکه ثابت شد که قرآن

۱. «قم نامه»، ص ۳٦۷.

۲. «اسفار» ج ۹، ص ۲۰۱.

کلام «وحی» است، پیروی از آن پیروی از دلیل عقلی است نه تنها نقلی. و همینگونه است سخن دربارهٔ تعالیم معصوم «ع»؛ یعنی پس از ثبوت عصمت، پیروی از صاحب عصمت \_ لُبَّاً \_ پیروی از عقل است. حجیّت عقل نیز به این جهت است که معصوم است، پس معصوم عین عقل است. حکیم بزرگ میرابوالقاسم فِندِرِسْکی می فر ماید:

فلاسفه در علم و عمل، گاهگاه، خطاکنند؛ و انبياء در علم و عملخطا نکنند. و فلاسفه را طريق علم، به عمل و فکر باشد، و انبياء را وحی و الهام، و چيزها را نه به فکر دانند، که آنچه نظري فلاسفه است ايشان را اوّلی است. و از اينست که اينها خطا نکنند، و آنها خطاکنند، که خطا در اوّليّات نيفتد، و در نظريّات افتد.<sup>۱</sup>

پس سخن معصوم«ع»، حاوی علم اوّلی است که خطا در آن نیست، و ماننددادهٔ عقل بدیهی است.

و از فواید عمدهٔ «مکتب تفکیک»، اینست که با این مکتب می توان به کسانی نیز پاسخ داد که می گویند، اسلام در معارف از خود چیزی ندارد، و فلسفه و عرفانش از مکاتب پیش از اسلام گرفته شده و التقاطی است، و علم کلام نیز مأخوذ از مبانی فلسفی است. هنگامی که استقلال نظام معارفی قرآن روشن گشت، و بی نیازی تام و کامل آن از همهٔ مکتبها و نِحْله ها نمو دار گردید، اعتراض یاد شده، خودبخود ساقط خواهد بود.

**توضیـــح** در آغاز این پیوست اشاره شد به «بسندگی و نابسندگی عقل» در دو مرحله، یعنی عقل در کار شناخت حقایق هستی ــچه حـقایق

۱. رسالهٔ «صناعیّه»، چاپ مشهد، با مقدّمه و اهتمام دکتر علی اکبر شهابی (۱۳۱۷ ش).

ظاهر و چه حقایق غیرظاهر، و چه حقایق حال و چه حقایق آینده \_ در یک مرحله بسنده است و در یک مرحله نابسنده. و مقصود از «بسندگی»، ادراک خودبخود است، و مقصود از «نابسندگی» فقدان این ادراک است؛ یعنی عقل در مرحلهای نابسنده است، و چیزهایی هست یا خواهد بود، که از ادراک آنها بخودی خود ناتوان است، لیکن هنگامی که به آن حقیقتها توجه داده شد و موضوعات بصورتی درست به عقل ارائه گشت، بر ادراک و تصدیق آنها تواناست.

این موضوع، اصلی مهم است، و شناخت و توجه عمیق به آن و پذیرفتن آن، در کار استفاده از عقل و استعمال درست آن ضروری است. بسیاری از متفکران شرقی و غربی و مسلمان و مسیحی به این امر توجه کردهاند (مانند کِنْدی، ابن سینا، تو ماس آکویناس، رنه دکارت، ایمانو تل کانت و...)، لیکن اغلب در مقام عمل چنانکه باید به مقتضای این توجه و اعتراف پایبند نماندهاند، و تا حدودی به «مطلق ساختن عقل» گراییدهاند.

موضوع یاد شده (دو مرحلهای بودن عقل، و به تعبیر دیگر: محدود بودن قدرت عقل) را خود عقل به ما میگوید و بدان حکم میکند. و از همینجاست که برای ادراک همهٔ حقایق هستی به دو «هادی» نیاز میافتد: عقل و پیامبر، هادی (حجّت) باطنی و هادی (حجّت) ظاهری، یعنی هادی و حجّتی که در درون خود انسان است، و باید به آن توجه کند و از آن پیروی نماید، و حجّتی که در بیرون است و باید آن را بجوید و پیشرو و معلم خویش قرار دهد.

از امام صادق«ع» پرسیدند که آیا عقل بتنهایی برای مردمان بسنده است؟ امام فرمود: «خود عقلی که در وجود انسان است می یابد که نمی تواند همه چیز را درک کند و بـفهمد، و نـیازمند است کـه

پيــــوستها

چیزهایی را فراگیرد و بیاموزد».<sup>۱</sup>

بنابراین، هرکس در صدد استعمال عقل برای فهم حقایق است - هم به حکم عقل و هم به حکم نقل - باید بداند که خود عقل بتنهایی در همه مراحل درک و شناخت کارساز نیست، و نیازمند به دیگری است، که بوسیلهٔ او تغذیه شود. پس ملاحظه میکنید که توجه به بسندگی و نابسندگی عقل، کاری است به مقتضای عقل، و عدم توجه یاد شده کاری است برخلاف عقل. بدینگونه اگر در مراحلی که عقل بخودی خود توانایی رسیدن به آنها را ندارد، به غیر عقل (وحی) رجوع کنیم، کاری عقلانی کردهایم و از عقل پیروی نمودهایم.

و اینکه در احادیث رسیده است که «ألا، و مَثَلُ العقلِ فی القلب، کَمَثلِ السِّراجِ فی البیت ' ے عقل در وجود آدمی مانند چراغ است در خانه»، معنایش همین است، یعنی چراغ در عین اینکه روشن کننده است شعاع کارش محدود است. از چراغ این کار ساخته نیست که همهٔ چیزها را نشان دهد، بلکه چیزهایی را نشان می دهد که در پر تورس آن قرار گیرند. پس هرچه را بخواهیم ببینیم و در شعاع چراغ نباشد باید در شعاع چراغ قرار دهیم تا درست ببینیم، و چراغ را به سوی آن بگردانیم، تا ما را در دیدن و تشخیص دادن آن کمک کند.

حقایق عالم هستی همینگونهاند، برخی در شعاع عقل قرار دارند و برخی ندارند. در بارهٔ برخ دوم، عقل آدمی نیازمند کسانی است فراتر از انسان عادی تا او را به آن حقایق متوجه کنند و آنها را در پرتورس او جای دهند. بطور مثال می توانیم گفت، که اصل وجود خدا از چیزهایی است که عقل بخودی خود توانای بر قبول و ادراک آن هست، یعنی عقل بصرف اینکه در بارهٔ عالم اندیشید به وجود خدا پی

۱. «اصول کافی» ج ۱، ص ۲۹.

۸. «مُسْتَذْرَك سفينة البِحار» ج ۷، ص ۳۱۵.

میبرد؛ لیکن خصوصیات خداوند، یعنی صفات الهی و چگونگی این صفات و فعل و ارادهٔ او اینگونه نیست، البته با پی بردن به وجود خدا صفاتی را هم برای خداوند \_ اگرچه بطور اجمال \_ می پذیرد، مانند حیات، علم، قدرت و... لیکن ادراک چگونگی این صفات، آنگونه که فیلسوفان در بارهٔ آنها سخن می گویند و نظر می دهند، کار عقل بتنهایی نیست؛ بلکه معرفت درست این امور باید از طریق «وحی» فرا گرفته شود.

کسانی که میخواهند با عقل همه چیز را ادراک کنند، مانند کسانیند که میخواهند با تجربه همه چیز را ادراک کنند، منتهی بمراتبی بالاتر، لیکن هر دو جریان فکری و مسلکی \_ و بـاصطلاح علمی \_ در یک امر مشترکند: حرکت در محدود بـرای رسیدن بـه نامحدود. دانستنیهای هستی محدود نیست، لیکن توان عقل محدود است و توان تجربه بسیار محدودتر و ناچیز.

مینگریم که در ورای دادههای علوم تجربی هزاران حقیقت در عالم هست که دست تجربهٔ آزمایشگاهی به آنها نرسیده است، <sup>۱</sup> و هر روز که میگذرد مسائلی تازه کشف می شود و علم فیزیک نوین و نوین تر پدید می آید. در آسمان شناسی و عالم عظیم و عجیب ستارگان و کهکشانها پیوسته آفاقی گشوده می شود، با عظمت تر از آنچه تا پیش از آن کشف شده بو د. کار ادرا کات عقلی نیز اینچنین است. همانگونه که علم تجربی نمی تواند مدعی شود که همهٔ حقیقتها را دریافته است یا می تواند دریافت، و بنابراین نمی تواند انسان را به مرحلهٔ اطمینان نهایی برساند، علوم عقلی نیز اینگونه است، نهایت در مداری بسی بالاتر و والاتر و وسیع تر. پس انسان می ماند و دریای بیکران حقیقت و فاصله ای که با آن دارد، و این فاصله باید پر شود، و کسی دست انسان

البته امکان فهم تجربی آنها نیز وجود دارد، لیکن از راههایی دیگر.

يب\_\_\_وستها

را بگیرد و او را به دریا برساند. این کس، «انسان هادی» <sup>۱</sup> است، یعنی معصوم، پیامبر و در مرتبهٔ بعد امام. و چرا چنین است؟ چون تنها کسی می تواند انسان را به دریا برساند که از آن آگاه باشد. و آگاه شدن از دریا (سراسر هستی)، نه از آزمایشگاه بدست می آید و نه از قواعد منطقی و عقلی، بلکه از وحی بدست می آید. و از اینجاست که بسیاری از فیلسوفان و متفکران اسلامی و غیر اسلامی - از شرق و غرب، و قدیم و جدید - یاد کر ده اند که «نوروحی» مکمِّل عقل است؛ و بتقریب همه هماوایند که «إنّ مُجَرَّدَالعقل غیرُ کافٍ فی الهدایة إلی الصِّراط المستقیم - عقل بتنهایی نمی تواند راه راست رسیدن به حقایق هستی را نشان دهد».

پس از این مقدمه، می توانیم به این نتیجه رسید که منطبق ساختن داده های وحی بر داده های عقل و فرود آوردن آنها را تا این حد، موجب حرمان وصول آدمی به مرحلهٔ بالایی از معرفت است که وحی می تواند او را به آن مرحله برساند، بلکه متکفل این رساندن است (یُزَکِّیهِم و یُعَلِّمُهُمُ الکتابَ والحکمة...).

بطور مثال: عقل \_با قواعد خود \_بقای روح را و نوعی معاد روحی و مثالی را می پذیرد و به اثبات می رساند، لیکن بخودی خود از رسیدن به معاد ناب کامل که معاد عنصری است ناتوان است <sup>۲</sup>؛ پس باید به وحی رجوع کند، و خود را از وصول به آن مرتبه از معرفت معادی و شناخت آن نیز محروم ندارد؛ چنانکه شیخ الرئیس و صدرالمتألهین \_از جمله \_بدان تصریح کردهاند.

۱.کتاب «کلام جاودانه»، در این باره، دیده شود. ۲. البته اینکه میگوییم «ناتوان»، یعنی عقل فلسفی محدود شده در چارچوب محدود و نارسای قواعد، وگرنه عقل فطری، چه بسا، به همانگونه که توحید را درمییابد، معاد عنصری را نیز دریابد، لیکن باز در تفاصیل موضوع نیازمند به وحی است. و بدینسان وحی مانند دریا جلوه میکند و عقل مانندکشتی، که باید با آن در دریا شناکرد و با غواصی چیزها برآورد، وکوشید تا وسعت بیکران دریا را در ابعادکشتی محدود و زندانی نساخت (فَافْهَمْ و تَأْمَّل).

و حال می گوییم که «مکتب تفکیک» نمی گوید فلسفه و عرفان نخوانید، میگوید در فلسفه و عرفان نمانید. و نمیگوید تعقّل نکنید، می کوید در تعقل کردن مقلّد نباشید، زیرا در تعقل کردن نیز نمی توان مقلّد بود. قرآن کریم ربیع قلوب است یعنی رویش هماره؛ و لايَنْفُداست بعني پايانناپذير، پس چرا آن را به داده هاي عقل و كشف برگردانیم که محدودند و محدود. در حدیث نبوی آمده است که «فضلُ القرآنِ على سائرِ الكلام، كفضلِ اللهِ على خَلْقِه · ٢ برترى مقام قرآن نسبت به سخنان دیگر، مانند بر تری مقام خداوند است نسبت به خلق جهان». و آیا از این روشنتر می شود در بارهٔ عظمت قرآن سخن گفت؟ و این عظمت \_بطور عمده \_عظمت علمی و محتوایی است نه يک تجليل تشريفاتي، يا تنها جوانب ادبي و بلاغي. پس بايد در اين سخنان و احادیث بسیاری که در بارهٔ مقام قرآن کریم و معارف عالیهٔ آن، و «علم صحيح» نازل شده بوسيلة آن رسيده است بژرفي نگریست، و حاضر نَشد که محتوای کلام خالق را ـکه عظمتی چونان خالق متعال دارد \_نادیده گرفت، و آن را تـا حـد کـلام مـخلوق و محتوای فهم و ادراک مخلوق پایین آورد، و میثلاً معادی راکه متفکّرانی با عقل و توان ادراکی محدود خود بدان رسیدهاند، همان معادی دانست که خالق متعال گفته است و با علم و قدرت نامحدود خود بر ايجاد آن قادر و تواناست (بَلْي قادِرِينَ عَلْي أَن نُسَوِّيَ بَنانَه). و البته بايد كوشيد تا اين مرتبه را با تعقّل، و با اجتهاد عقلي شخصي

۱۰ والحیــــاة، ج ۲، ص ۱۵۳، چاپ پنجم، دفتر نشر فرهنگ اسلامی (۱۴۰۹ ق).

304

\_\_\_و ستها

فهمید، و چیزی دیگر را \_به نام فلسفه و تعقّل \_جایگزین آن ساخت. قرآن کریم را هربار بخوانند و به مرتبهای تازهتر از حقایق

رسند، بشرط آنکه بتوانند در «حضرت نزول» حضور پیداکنند (قرآن را چنان بخوان که گویی بر تو نازل می شود).

و هنگامی که قرآن را با معارف معصومین «ع» و تفسیر آنان ضمیمه کنید، «مَرَجَالبَحْرَیْنِ یَلْتَقِیان»، دو دریا به هم می پیوندند و دو اقیانوس یکی میگردند. و حال کو آن نفوس مستعدّی که از نهرها و رودها و برکهها بگذرند، و در این دو دریای درهم آمیخته شناور گردند؟ و متألِّهانی شوند قرآنی، و عالمانی \_ به معنای راستین واژه \_ ربّانی، و کاملانی متحقّق به عنایت مهدوی «ع».

اشاره کردیم به دریاسانی علوم وحی و قرآن کـریم، جـالب توجه است که مینگریم که در حدیث نبوی آمده است:

النَّظَرُ فى ثلاثةِ أشياء عبادةً: النَّظَرُ فى وجهِ الوالدَين، و فـى المُصْحَف، و فىالبَحر. <sup>١</sup> ـ نگريستن به سه چيز عبادت است: نگريستن به رخسار پدر و مادر، و به قرآن و به دريا.

و در حدیث از امام علیّ بن الحسین سجّاد«ع» رسیده است: آیاتُ القرآنِ خَزائن، فکُلَّما فَتَحْتَ خِزانـةً یَـنْبُغی لکَ أن تَنْظُرُ مافیها.<sup>۲</sup> . آیه های قرآن همه چونان گـنجند؛ و تـو هـر گـنجی را بگشایی سزدکه در آن نیک بنگری (و چیز ها برآوری).

> ۱. «بِحارالأنوار» ج ۱۰، ص ۳٦۸؛ «الحياة» ج ۲، ص ۱٦۱. ۲. «وسائل» ج ۴، ص ۸۴۹؛ «الحياة» ج ۲، ص ۱٦۴.

فیه رَبیعُالقلب، و یَنابیعُ العلم، و مالِلقلبِ جَلاءً غیرُه.<sup>۱</sup> ـ قرآن بهار دلهاست، و چشمهساران علّم است؛ و جز قرآن چـیزی دل را تــابناک نــمیسازد (و حـقیقتها را روشـن نمیکند).

و امام صادق«ع»، در تعليمی بزرگ، میفرمايد: حُجَّةُ اللهِ علی العِباد، النّبِي. و الحُجَّةُ فيمابينَ العِبادِ و بينَ اللهِ، العقلُ.<sup>٢</sup> ـ حجّت خدا بـر بـندگان پـيامبر است، و حـجت درونـی خداوند عقل است.

این تعلیم بروشنی به ما میگوید، که عقل باید در طلب پیامبر برآید، و باکمک او انسان را به کمال علمی و عملی برساند. حجت باطنی برای آن است که حجت ظاهری را بجوید، و حجّت ظاهری برای آن است که حقایق را به حجت باطنی بگوید، تا انسان با فهم آن حقایق به کمال انسانی \_الهی خویش برسد.

و نیز یاد آوری کنم که از مسائل مهم دیگر در بارهٔ عقل، شناخت «عقل» و «شبه عقل» است، که بویژه در بیان راهبران بزرگ عقل، یعنی معصومین (ع»، بر آن تأکید شده است؛ و شبه عقل همه جا ممکن است جولان دهد و میدان داری کند، در سیاست و اقتصاد، و در علم و عرفان و فلسفه و فرهنگ، و انسانها بپندارند که این همه حاصل عقل است (چنانکه کشف و شبه کشف نیز داریم).

نيز شناخت عقل به خود عقل بسيار مهم است؛ همچنين پي ـ

۱. «نهج البلاغه» ص ۵۷۳؛ «شرح عبدُه» جزء ۲، ص ۱۱۵. ۲. «اصول کافی» ج ۱، ص ۲۵.

و امام على (ع) مي فرمايد:

بردن به واقعیت «نور عقل» و «نور علم»، که بر ارواح انسانها افاضه می گردد، و چگونگی حصول علم برای نفس به بیان معصوم «ع» که شناختی و معرفتی است بسی بالاتر از موضوع «صورت حاصلهٔ شیء در نفس»، یا موضوع «اتحاد عاقل و معقول» بنابر نظریهٔ متأخّرین. و اصولاً در بارهٔ «عقل» احادیثی بسیار و مهم رسیده است؛ باید همه رسیدگی شود و دسته بندی گردد، و مصداقهای مختلف آن شناسایی شود، و راه استعمال درست عقل و بهره وری درست از این موهبت الهی به روشنی درآید؛ چنانکه در «فهرست مسائل»، موضوعات بسیاری در این باره طرح گردید.

و اینجانب سالی چند است که آهنگ نگارش کتابی دارد دربارهٔ عقل (عقل، تعریفها، اطلاقها، روشهای کاربردی، ماهیت و ابعاد)، با انگارهای سنگین که دربردارندهٔ پژوهشی ژرف و تحقیقی گسترده و فراگیر باشد، با رسیدگی به آرا و سخنان متفکّران بزرگ اسلامی و غربی در این باره و روشهای کاربردی گوناگون، و سرانجام روش کاربردی قرآن و احادیث، بویژه با تأکیدهای بسیار قرآن کریم عقل شناختی بیمانند، که در احادیث پیامبر اکرم«ص» و ائمهٔ عقل شناختی بیمانند، که در احادیث پیامبر اکرم«ص» و ائمهٔ ناهرین«ع» رسیده است و در دسترس ما قرار دارد. و با اینکه برخی فاضلان نگارش آن را بسی سودمند دانسته و بر آن ترغیب کردهاند، لیکن تاکنون به دلیل گرفتاریهای دیگر بدان توفیق نیافتهام.

## پیوست ٦ تعقّل، استدلال، فلسفه

«تعقّل» - در عرف اهل نظر - به معنای بکارگیری عقل، خردوری، و استفاده از نیروی عقل است. «استدلال» به معنای دلیل -جستن و دلیل آوردن بر مطلب و مسئله و موضوعی است. «فلسفه» به معنای نظام خاصّ فکری و دستگاه ویژهٔ شناختی است. بنابراین، سه مفهوم مذکور، بترتیب از عام به سوی خاص میرود، چون تعقّل اعمّ است از استدلال، و استدلال اعمّ است از فلسفه؛ یعنی ممکن است دربارهٔ اموری تعقّل شود، بدون اینکه در جهت خاصّ استدلال بر امری باشد. همچنین ممکن است دربارهٔ اموری و مسائل و موضوعاتی استدلال شود که ربطی به فلسفه ندارند، مانند استدلال در علوم و رشتههای مختلف غیر فلسفی.

بنابر آنچه گفته شد، روشن می گردد که نفی فلسفه بطور عام، یا نفی فلسفه ای خاص، مستلزم نفی استدلال نیست، چنانکه نفی استدلال نیز مستلزم نفی مطلق تعقّل نیست (اصولاً نفی «خاص» مستلزم نـفی «عام» نیست). به سخن دیگر، اگر مکتبی بگوید در فهم فلان موضوع نیازی به فلسفه نیست، یا از راه فلسفه نباید رفت، یا ضرور تی ندارد که

ييـــوستها

از راه فلسفه برویم، معنای این سخن انکار استدلال نیست تا چه رسد به انکار تعقّل (بکارگیری نیروی عقل).

این مقدّمه را از آنرو آوردم تا یادآور این واقعیّت باشد که هر کس راه فلسفه را نپذیرفت و بسنده و پاسخگو ندانست، معنایش این نیست که منکر استدلال و تعقّل شده است، هرگز. فلسفه، در اصطلاح، به یک نظام فکری و شناختی خاص گفته می شود ـ چنانکه اشاره شد ـ که در آن نظام، به شیوهٔ خاص خود استدلال می کنند، و استدلال بطبع مستلزم تعقّل و تفکّر و حرکت فکری است (الفکُر حرکةٌ إلی المبادی...)، لیکن حرکت فکری و تعقّل به هیچ روی مستلزم تقیّد به فلسفه نیست، تا چه رسد تقیّد به فلسفهای خاص.

بنابراین، فلسفه به عنوان نام هر مکتب فکری فلسفی و شناختی، مانند فلسفهٔمشّاء، فلسفهٔ کانت و... یکی از مصداقهای مفهوم عام «تعقّل» و «استدلال» است، و خود محدودهای خاص دارد. و نفی خاص مستلزم نفی عام نیست.

آنچه در کار دین و فهم حقایق و معارف و مطالب دین ـ و حتی اخلاق دینی واحکام دینی ـ اهمیّت دارد، همان روش عـام و سازنده است، یعنی تعقّل و استدلال، تا رسیدن به تشخیص استقلالی و ایمان عقلی، نه الزاماً ایمان فلسفی، هر فلسفهای باشد. و اصولاً ایمان فلسفی، مرتبهٔ بالایی از ایمان نیست، بلکه نوعی تصدیق است، که هنوز تا ایمان راسخ قلبی فاصله دارد. دربارهٔ دین باید تعقّل کرد. دین، پیش از پیدایش مکتبهای فلسفی، با قوام تعقّلی خویش وجود داشته وعرضه می شده است. و بسیاری کسان به بالاترین قلّه های معارف و شناختهای دینی و قرآنی رسیدند، با اینکه نامی از ایس فلسفه ها و عرفانها و اصطلاحها و مفهو مها به گو ششان نرسیده بود.

## **پیوست ۷** مراتب معارف

گفته شد که استدلال عقلی و تنظیم مطالب بر طبق قواعد و موازین عقلی منحصر به فلسفه نیست. فلسفه که مکتبهای بسیاری را شامل میشود، خود مجموعهای از قواعد و استدلالهایی است که باید مبتنی بر مبنای عقل باشد، البته در فلسفههای غیراشراقی و غیر عرفانی، که صددرصد مدعی تبعیّت از عقل هستند. پس قلمرو حرکت عقلی بشر منحصر به فلسفههای اصطلاحی نیست. یک دلیل روشن براین واقعیت، پیدایش مکتبهای جدید فلسفههای تعقّلی است، که نشان می دهد که تعقّل پویاست و منحصر به هیچ مکتبی نیست.

بنابراین، فلسفه، کلّ محتوای عقلی بشر نیست، و حضور چندین مکتب فلسفیکهن و نو در تاریخ انسان دلیل آن نیست که همهٔ نیروی عقل انسانی بکار گرفته شده است، و دیگر سخنی برای گفتن، و روشی برای اندیشیدن، و اسلوبی برای قانونمند ساختن مسائل شناختی و معرفتی بر جای نمانده است. هرگاه بشر به جایی برسد که بتواند همهٔ حقایق الهی راکه در کتاب و سنّت آمده است \_بدون تحریف و تأویل \_ درک کند و در یک نظام تعقّلی کامل عرضه بدارد، می توان گفت از نیروی عقل استفادهای درخور کرده است. زیرا خدای متعال این حقایق را فرستاده است تا انسان آنها را درک کند، و عقل را نیز به انسان عطاکرده است تا به وسیلهٔ آن به این درک نایل گردد، پس تا هنگامی که نتواند همهٔ حقایق یاد شده را درک کند، از نیروی عقل بهرهٔ کافی نبرده است.

اینکه در احادیث رسیده است که عاقل کسی است که ایمان به خدا داشته باشد،یا اینکه در قرآن کریم مسائل الهی مبدئی و معادی بگونهای مطرح شده است که یعنی هر کس عقل داشته باشد آنها را درک میکند و می پذیرد، معنایش این نیست که غیرمؤمنان عقل ندارند، بلکه معنایش این است که آنان عقل خویش را بصورتی شایسته و کامل بکار نینداخته اند، و از آن در این بعد بهره نبر ده اند، مانند کسی که در محیطی زندگی کند که در آن محیط چیز هایی ناشناخته هست، لیکن او هیچگاه به آنها سر نزده است، و از چراغی که در اختیار داشته برای یافتن آنها استفاده نکر ده است، و نور چراغ را به آن سویها نیفکنده است. و این چگونگی گناه چراغ نیست، گناه چراغدار غافل از توان نور چراغ، و بی توجه به ابعاد محل و اشیای گرانبهای موجود در

باری، سخن در این بود که تعقّل منحصر به «فلسفیدن» و فلسفه خاصی راپذیرفتن نیست؛ و اگر تعقّل را در چنین حصارهایی زندانی کنیم، امکانات عقل انسانی را محدود ساخته ایم، در صورتی که امکانات عقل انسانی -در برابر عقول دیگران -محدود نیست. بلی، در برابر «علم وحیانی» وضع فرق میکند؛ در برابر «علم انسانی»، انسانها باید بکوشند تا از آن بگذرند، و در برابر «علم وحیانی»، انسانها باید بکوشند تا به آن -و دست کم به مرتبه ای از آن -برسند. زیراکمال در این است، چون عقل انسانی به مرتبه ای بالاتر از علم وحیانی نمی رسد، زیراکه بالاتر از علم وحیانی مرتبهای نیست (لارطب ولایابس إلاً فی کتابٍ مُبین). و کجا که انسان ـ حتی انسانهای بزرگ ـ بـتوانـند بـه تصوّری از همهٔ واقعیّات علم وحیانی برسند؟

بدينسان، انسان متعقّل، در برابر مكتبهاي فلسفي نبايد مرعوب گردد، و مطالبرا در همان مرحلهها تمام شده بداند، و اگر چیزی از آنها باطل گشت تصور کند حقیقت باطل گشته است، هرگز؛ زیرا این مکتبها مرتبهٔ نهایی علم و شناخت حقایق نیستند؛ و از اینجاست که عارفان در فلسفه متوقَّف نماندهاند. عرفان نیز تـا آنـجاکـه زایـیدهٔ استعداد بشری است نباید مایهٔ توقّف گردد. در واقع، منبع اصلی در شناخت حقايق (و اين شناخت حقايق تنها سرماية جاوداني است)، علم وحیانی است که هم از فلسفه های الهی برتر است و هم از عرفان اصطلاحی، و هرگز خطا ندارد. انسان باید برای رسیدن به «بصائر» (بینشهای وحیانی) بکوشد. برای رسیدن به بینشهای وحیانی باید «دانشهای وحیانی» را فرا بگیرد. و این دانشها مجموعهٔ تعالیم قـرآن است و تفاسیر معصومین «ع» با هم؛ چنانکه در حدیث متواتر «تُقَلین» رسيده است كه: «ما إنْ تَمَسَّكْتُم بِهما لَن تَضِلُّوا»، يعنى هركاه به قرآن و معصوم با هم چنگ درزنید و این هر دو را که جدایی ناپذیرند دلیل راه پر عظمت \_و در عین حال پر خطر حیات \_قرار دهید، در علم و عمل گمراه نخواهید گشت.

و از این یاد آوری بخوبی روشن می گردد که سنخ برخورد «مکتب تفکیک» بافلسفه غیر از سنخ برخورد کسانی از نوع ابو حامد غزالی است، که از درک تأثیر اصلی معصوم و بهرهمندی از علم معصوم محروم ماندند، و از هدایت قرآنی \_به مقتضای حدیث متواتر تُقَلین \_بهرهمند نگشتند. یکی از متفکّران تفکیکی در این مقام بیانی دارد تشبیهی که ذکر آن بیمناسبت نیست. وی می گوید: ظاهریان و اشعریان و امثال آنان، در کار شناخت حقایق، در اعماق درّه جای دارند؛ فلاسفهٔ الهی به کمرکش نخست رسیدهاند، عرفا در کمرکش دوم قرار گرفتهاند؛ متألّهان قرآنی خالص در جوار قلّه؛ انبیا و اوصیا«ع» در قلّهها، و چهارده معصوم«ع» در قلّةالقُلَل. و متألّهان قرآنی خلص از آنجا به این مقام معارفی والا دست یافتند که به خلوص در معرفت و خلوص در سلوک پایبند گشتند و هیچ خلطی و مزجی را نپذیرفتند، و از برکت علم وحیانی و تعالیم اوصیایی به حقایق سره رسیدند، و از «عین صافیه» علم ربّانی سیراب شدند که، «آب از سرچشمه خوردن لذّت دیگر دهد».

پس بیقین معارف شناختی و اعتقادی مراتبی دارد. بالاترین مرتبه \_ چنانکه گذشت \_ همان مرتبه ای است که از طریق علم و حیانی خالص بدست آید. خاضع ساختن علم و حیانی در بر ابر داده های فلسفی و عرفانی، از راه تأویل و اصرار بر صحّت صددرصد آن \_ داده ها، موجب حرمان است از بهره مندی از علم و حیانی که عطای بزرگ خدایی و آسمانی است. قرآن کریم در آیات بسیاری، حقایق تعالیم آسمانی را عطا و مرحمت الهی شمرده است، احادیث نیز دراین باره متعدد رسیده است، که باید در آنها دقت کرد و از کنار آنها بسادگی نگذشت. پس از حیات و عقل، بالاترین نعمتی که خدا به انسان نبوی تجسّم و تحقّق یافته است، و علوم شارحهٔ او صیا «ع» تفسیر و تبیین همان حقایق است، چه در احادیث معتبر و چه در ادعیهٔ مأثوره. بدینگونه می توان، معتقدان به معارف شناختی و مطّعان از

بدینکونه می توان، معتقدان به معارف شناختی و مطلعان از حقایق مبدئی ومعادی را، دارای هشت مرحله دانست، از پایین به بالا، به این ترتیب : ۱ - عوام از اهل ایمان. ۲ - ظاهرگرایان از اهل هر مذهب. ۳ - متکلّمان. ۴ - فیلسوفان. ۲ - متألّهان خالص قرآنی. ۷ - پیامبران و اوصیای آنان. ۸ - چهارده معصوم ۲۹.

البته، ردیف ۳ و ۴ و ۵، از میان عالمان امامیّه، اگر فنون خویش را صناعت بدانند، و در مقام عقیده و عمل، تمسّک تمام و خالص به حقایق قرآنی و تعالیم معصوم دع، داشته باشند ـ همانگونه که مرحوم آقا علی مدرّس زنوزی توصیه کرده است و نقل شد (در پیوست «۱») ـ و در سلوک ذرّه ای ناخالصی رو اندارند، هیچ بعید نیست که به ردیف ششم بپیوندند.

و ردیف ششم را، بنابر جربزه و اخلاص، و معرفت و کوشایی، و اعراض و تحقّق، مراتبی است که از حوصلهٔ تقریر بیرون است. و این نکتهٔ مهم نیز نباید از نظر دور ماند، که تحقّق اهل این ردیف به حقایق قرآنی و روحانیّت معصوم«ع»، ویژگیی است بسیار عظیم.

## پيوست **۸** <sup>تفقّ</sup>ه در دين

آنچه در تعالیم قرآنی و حدیثی برآن تأکید شده است، «تفقُّه در دین» است. تفقّه در دین یعنی فهم جامع دین بصورتی مجموعی. هم فهم باید جامع و با ابعاد باشد و هم محتوای دین، مجموعی درک شود. فهم ناقص، یا فهم کامل بخشهایی از دین (اگر فهم کامل بخشی یا بخشهایی از دین جدا از دیگر بخشها تصوّر داشته باشد)، تفقّه در دین نیست. تفقّه، صورتی تعمیق یافته و جهتدار از تعقّل است، تعقّلِ دین. بطور مسلّم برای تفقّه در دین و تعقّل دین راههایی هست، و بحتم راه صحیح یکی بیش نیست. راه صحیح، فراگیری دین و حقایق دین از قرآن و اهل قرآن است (به نصّ برخی از آیات و شماری متعدّد از احادیث معتبر، از جمله حدیث متواتر نَقَلَین ـکه یاد شد.)

از اینجا به این موضوع مهم میرسیم که درباب معارف و عقاید، تمتیک به اخبار و احادیث، خود اصلی است بنیادین. و در این مقام به هیچ روی جای ذکر اصطلاح «اخباری» نیست. اصطلاح «اخباری»، در برابر «اصولی» و «مجتهد»، مربوط است به قلمرو علم فقه و اخبار احکام فرعی، که محل اجتهاد و اعمال نظر و اظهار رأی و فتوی است. در معارف اعتقادی، اجتهاد به آن معنا که در «اصول فقه» می گوییم، جایی ندارد. ما مجموعه ای قواعد فقهی و قواعد اصولی داریم که در مرحلهٔ «اجتهاد» دربارهٔ احکام آن قواعد را اعمال می کنیم، تا به حکمی از احکام شرع - که بر ما معلوم یا مسلّم نیست -دست یابیم، مثلاً «قاعدهٔ ید»، «قاعدهٔ لاضرر»، «قاعدهٔ اصالة اللّزوم»، «قاعدهٔ ما یُضْمَنُ بصحیحِه یُضْمَنُ بفاسِدِه» و امثال آنها در فقه، و مانند اصول عملیه (اصل برائت، استصحاب و...) در علم اصول. اخباریان این قواعد را نمی پذیرند، و بطور عمده به ظواهر اخبار، بدون اعمال قواعد تمسّک می کنند. به سخن دیگر: اخباریان در استنباط احکام قواعد یمسّک می کنند. به سخن دیگر: اخباریان در استنباط احکام قواعدی که یاد شد. <sup>۱</sup> و روشن است که این موضوع کلاً مربوط به قلمرو اجتهاد و احکام فرعی است نه اصول عقاید. در اصول عقاید نمی توان گفت، هر کسی خود اجتهاد کند و هر چه به نظرش رسید به همان معتقد شود و دیگرانی هم از او تقلید کنند. چنین چیزی نیست.

در آیات و اخبار معارف و عقاید باید تحقیق و تفقّه کرد، نه اجتهاد به معنای معروف آن. ما در فقه دوگونه احکام داریم: احکام واقعی و احکام ظاهری، که هر جا به حکم واقعی دسترسی نداشته باشیم، از طریق اجتهاد و اعمال قواعد به حکم ظاهری می رسیم، لیکن در عقاید چنین نیست که دوگونه عقاید داشته باشیم، واقعی و ظاهری، و اگر به عقاید واقعی نرسیدیم، اجتهادکنیم و عقاید ظاهری را بدست آوریم و بدانها معتقد باشیم. در عقاید باید به عقاید واقعی برسیم و آنها را که واقعیّاتند \_عقیدهٔ خویش قرار دهیم، تا تصوّر ما از خدای متعال و صفات او و وحی و نبوّت و وصایت و ولایت و انسان و سرنوشت و معاد، همه مطابق واقع باشد.

۱. و از تأکیدهایی که در کتاب و سنّت بر عقل و بهرهمندی از آن شده است نیز غفلت میورزند.

البته هر شخصي به اندازه استعداد و توان خویش باید دربارهٔ حقايق اعتقادي تحقيق كند و آنها را از روى تشخيصي مستقل بيذير دو در آنها تقلید نکند، لیکن این چگونگی \_ چنانکه معلوم است \_ غیر از اجتهاد اصولي در احكام است. و آنچه در اخبار دربارهٔ جواز اجتهاد رسيده است .. عقلاً و شرعاً .. منحصر به همان مورد احكام است. و «اخباری» به کسانی می گویند که اجتهاد در احکام را منکر باشند. پس هر کس در معارف مخالف التقاط باشد اخباری نیست. ما دهها مجتهد اصولی بزرگ داشته ایم که با مبانی فلسفی و عرفانی مخالف بوده اند، مانند علاّمهٔ حلّی و میرزای قمی و شیخ انصاری و آیـةاللهالعـظمی بروجردی. باید توجه داشته باشیم که بسیاری از قواعد فقهی (قواعد مُصطاده) و اصول عمليَّه نيز از اخبار گرفته شده است، و «اصول آل الرسول \_ ص \_» نيز براساس اخبار تدوين يافته است، و بزرگان و صحاب «مكتب تفكيك» همه، اهل علم اصول و اجتهاد بودهاند و هستند. میرزای اصفهانی خود مبرّز ترین شاگرد میرزای نائینی بوده است<sup>۱</sup>، و دوره هایی، «خارج اصول» تدریس کرده است، همینگونه سیّد موسی زرآبادی، که از تألیفات ایشان است، تقریرات فقه و اصول، تعليقه بر بخشي از «رسائل»، حاشيه بر جلد اول و دوم «كفاية الاصول»، و همینگونه شیخ مجتبی قزوینی و شیخ هاشم قزوینی و...

اینجانب نیز بسیاری از کتب اصولی را خوانده ام و برخی را (مانند «معالم الاصول» و «کفایة الاصول») تدریس کرده ام، همه یا مقداری را. و به نوشتن حاشیه ای بر «کفایه» آغاز کردم که توفیق ادامهٔ آن نصیب نگشت. و هنگامی به کتابهای چندی به منظور «تحقیقی اصولی» مراجعه داشتم، مانند «اشارات» و «بدایع» و «ضوابط» و «فصول» و «مشارق» و «هدایة المسترشدین»، که در ارتباط با مطالب

بخشی از اجازهٔ میرزای نائینی به ایشان، در صفحهٔ ۲۱۹ ـ ۲۲۰ آورده شد.

«قوانین» و «فصول» تحقیق میکردم...

در ایّام تحصیل، کفایه و مقداری از در س خارج را نزد آیة الله، حاج شیخمجتبی قزوینی خواندم، و مقداری «خارج کفایه» را نیزد آيةالله حاج شيخ هاشم قزويني. و هفت سال در درس خارج اصول آیةالله العظمی، حاج سید محمد هادی میلانی (۱۳۱۳ ق - ۱۳۹۵ ق)، حاضر می شدم، و همهٔ درس را با دقّت می نوشتم (بطوری که هیچیک از شاگردان ایشان در آن دوره به این تفصیل نـمینوشتند). سپس مقداری از مطالب را (از باب «اوامر») به عربی برگرداندم و درصدد تنظيم و تأليف تقريرات اصول ايشان برآمدم. بخشي از مقدار عربي شده را نزد ایشان بردم، دیدند و پسندیدند و بسیار تشویق و ترغیب کردند که همه به همان صورت آماده شود تا به چاپ برسد. و خود اظهار مي داشتند كه اگر اين «تقريرات» تدوين يابد و تعريب گردد و به چاپ برسد، در شمار بهترین و مهمترین کتب «علم اصول» جای خواهد گرفت. و این سخن چندان دور از واقعیّت نبود، زیرا این عالم بزرگ در علم اصول و تسلّط بر مبانی دقیق آن دارای مرتبهای **والا** بود، و درسهایی بس عمیق و نظرهایی بس دقیق عرضه میکرد. بجز اطِّلاع از آراء قدماء اصولیّین مانند سیّدِ مرتضی و شیخ طـوسی، و سپس متأخّرین مانند شیخ بهائی و... از مبانی شیخ انصاری و آخوند خراسانی بخوبی آگاه بود، و از مرحوم آخوند تجلیلی بسزا میکرد. وچون خود شاگرد میرزای نائینی و شیخ محمدحسین اصفهانی (کمپانی) و آقا ضیاء عراقی بود، بر نظرات این استادان، یعنی سه جریان اصولی پس از «کفایه»، تسلُّطی کامل داشت، و بلکه از این جهت منحصر به فرد بود. و از اینرو دیگران را، یعنی علما و فقهای پس از آن سه استاد را \_ در هر جا \_ به علميّت چنداني قبول نداشت. باری، این امور بود، لیکن اینجانب پس از تأمّل در اینکه در

پيـــوستها

«علم اصول فقه» کتابهای بسیاری نوشته شده است، و اصول آیةالله میلانی نیز مفصل است، و همچنین پس از احساس اینکه استاد دیگر، مرحوم حاج شیخ مجتبی قزوینی، به چاپ کتابهایی در اصول و تقریرات اصولی، افزون بر آنچه هست، رضایت خاطری ندارند، از ترجمهٔ کامل و چاپ و عرضه آن تقریرات منصرف گشتم.

بدینسان مکتب تفکیک مکتبی است معتقد به ضرورت علم اصول و مبانی قویم اجتهاد، و ضدّ اخباریگری مصطلح، و در عین حال (مانند بسیاری از صاحبنظران دیگر) مخالف تورّم وحشتناک و عمر۔ تلف کن علم اصول. و میرزای اصفهانی، که پس از دورهٔ اول تدریس خارج اصول در حوزهٔ مشهد (که ۱۲ سال بطول می انجامد)، دورهٔ بعد را مختصر می گوید، برای همین اقدام انقلابی بوده است.

در پایان این پیوست، برای تأکید بر اهمیّت مراجعه به اخبار و احادیث در باب معارف یقینی و علوم اعتقادی، یاد آوری میکنم که نه تنها نمی توان گرایش یاد شده را به «اخباریگری» نسبت داد، بلکه اصالت آن را هیچگاه نباید فراموش کرد (البته با همان قید «تفقّه» و فهم تعقّلیِ آن تعالیم، فهم اسلامی و قرآنی خالص نه جز آن)، در غیر این صورت ما باید بسیاری کسان را \_ از بزرگان \_ که فاصلهٔ آنان با تفکّرات اخباری \_ به قول معروف \_ از زمین تا آسمان است به اخباریگری متّهم کنیم. اینک به ذکر چند نمونه می پردازیم :

۱-صدرالمتأنهین شیرازی ایشان در تفسیر «سورهٔ یس» می فرماید: از این بپرهیز که بخواهی، جز از طریق خبر و ایمان به غیب، حقایق احوال معادی را دریابی...<sup>۱</sup>

۱. «تفسیر سو رة یس»، ص ۱۵۱، چاپ انتشارات بیدار، به تصحیح محمّد خواجوی، قم (۱۳۶۱ ش).

۲- آقاعلی مدرّس زنوزی سخنان ایشان را، از کتاب معروف (بدایع الحِکَم» نقل کردیم (ص ۳۲۱)، که هرکس \_از عارف و عامی \_باید عقاید خود را بر طبق عقاید معصومین دع» \_یعنی محتوای آیات و اخبار \_قرار دهد، و جز آنها چیزی را تصدیق نکند مگر موافق قطعی آن تعالیم باشد.

۴-سیّد ابوالحسن رفیعی قزوینی
۱۱ معاد در «حکمت متعالیه»
می فرماید:

لیکن در نزد این ضعیف، التزام به این قـول بسـیار صعب و دشواراست، زیراکه بطور قطع مخالف با ظواهـر بسیاری از آیات، و مباین با صریح اخبار معتبره است.<sup>۲</sup>

۵۔ شھید مرتضی مطقری

امثال ملاصدرا گفتهاند، معاد جسمانی است،

۱. «رسائل» (فرائدالاصول)، ج ۱، ص ۱۸، چاپ یاد شده.
 ۲. «مجموعة رسائل و مقالات فلسفی»، ص ۸۳.

امًّا همهٔ «معاد جسمانی» را بردهاند در داخل خود روح و «عالم ارواح»، یعنی گفته اند این خصایص جسمانی در «عالم ارواح» وجود دارد <sup>1</sup>... اممًّا البتّه این مطلب هم مشکل را حل نکرده است، یعنی ما این را با مجموع آیات قرآن نمی توانیم [تطبیق کنیم]؛ با اینکه حرف خیلی خوبی است و آن را با دلایل علمی هم می شود تأیید کرد، ولی «معاد قرآن» را با این مطلب نمی شود توجیه کرد، چون معاد قرآن تنها روی انسان نیست، روی همهٔ عالم است. قرآن اساساً راجع به عالم مادّه بحث می کند نه تنها انسان... «إذا الشّمسُ راجع به عالم مادّه بحث می کند نه تنها انسان... «إذا الشّمسُ فقط ارض روح ما را نمی گوید؛ قرآن ارض (همین زمین) را دارد می گوید، و سایر آیاتی که در قرآن هست... تنها آن را دارد می گوید، و سایر آیاتی که در قرآن هست... تنها آن

ملاحظه میکنید! که این بزرگواران بصراحت، با استناد به مخالفت معاد فلسفی با «آیات و اخبار»، آن را غیر قابل قبول می شمارند. و آیا به اینگونه کسانی که اقوال آنان نقل شد ذرّهای تهمت «اخباریگری» می چسبد؟ هرگز و هرگز. پس باید توجّه داشت که منظور از «اخباری» بودن و «اخباریگری» چیست، و در شیعه، «اخباری» به چه کسی گفته می شود، و ظاهریّه و حنابله در اهل سنّت چه کسانیند؟ اینان کجا و مکتب متوجّه حقایق تعالیم وحیانی و معارف اوصیایی «ع» کجا، أَیْنَ الثَّریٰ مِن الثُّریّا؟

 ۱. اگر مطلب صریحتر و بدون مجامله گفته شود، چنین می شود: «معاد \_ بنابراین نظر \_ روحانی مثالی است نه جسمانی قرآنی»، که در «قرآن کریم» بارها بار بصراحت گفته شده است. در پایان سخن این صراحت اعمال گشته است (والحقُّ أحقُّ أنْ يُتَبّع...).
 ۲. «مجموعهٔ آثار» ج ۴، ص ۷۹۳-۷۹۴؛ چاپ انتشارات صدرا، تهران \_ قم (۱۳۷۴ش).

## پیوست ۹ تاریخ تحوّل مسائل فلسفی و عرفانی و ضرورت تحقیق دراین موضوع

در متن مقاله، دربارهٔ «اهمیّت تدریس تحقیقی ترایخ آراء فلسفی و عرفانی» سخنانی گفتیم. در فهرست مسائل تفکیک، از جمله «بخش بیست و سوم» نیز این موضوع بسیار مهم را مطرح ساختیم. اینکه برخی از متفکّران غربی گفتهاند، «تاریخ علم نیز علم است» سخنی بسیار درست است. یکی از راههایی که فکر را از پذیرش تقلیدی مسائل نگاه می دارد، توجّه به تاریخ مسائل و تحوّل تاریخی مسائل است

اینجانب تصوّر نمی کند هیچ دانشمندی از این پیشنهاد استقبال نکند، و آن رایک حرکت سازنده در آفاق اندیشه و درک بشمار نیاورد. اهمیّت موضوع چنان است که همین یادآوری اذهان آزاد را به حرکت می آورد و به اندیشه وامی دارد، که باید در پیدایش هر مسئله پژوهش کنیم، و بدانیم که مسائل از کجا و کی پیدا شده است، و هر کدام را چه کسی، و در چه زمانی، و با چه ذهنیّتی، و با چگونه اعتقاد و دید و جهان بینی و نگرشی به جهان و حقایق جهان، مطرح ساخته است؛ و سپس سیر هر مسئله، در سرزمینها و ذهنیّتها، چگونه بوده

يبب وستها

است؛ و در کجا و در چه مقطع زمانی، و به چه صورت وارد فرهنگ اسلامی و اندیشهٔ مسلمین شده است؛ و برخورد مختلف متفکّران و تأمّل ورزان و عالمان مختلف مسلمان با موضوع چگونه بوده است، و نهاد مسئله چه نهادی است، <sup>۱</sup> و تناسب طبعی با چه مکتب و طرز فکری دارد، و در کجا و چگونه پیدایش یافته است، و چسان کوشش شده است تا با «محکمات اسلامی» انطباق داده شود؟ و آیا این کار به دست چه کسانی انجام پذیرفته و میزان موفقیّت آن تا چه اندازه بوده است؟ مئلاً مسئلهٔ «وحدت وجود»، یا «قِدَم زمانی»، سرانجام، با محکمات اسلامی و نصوص قرآنی درباب «توحید» و «خلقت» وفق یافته است یا نه؟ یا مثلاً موضوع معاد بگونهای که مانند ابن سینا و فارابی مطرح نه یا مثلاً موضوع معاد بگونهای که مانند ابن سینا و فارابی مطرح نمازی به بدن ندارند. نیز آنچه ابن سینا معتقد شده است که باید از طریق نیازی به بدن ندارند. نیز آنچه ابن سینا معتقد شده است که باید از طریق شرع گرفت و پذیرفت یعنی «معاد کامل جسمانی با بدن عنصری»، آیا در فلسفههای بعدی به اثبات فلسفی رسیده است یا نه؟...

من برای موضوع ـ پس از اشارهای به بقای روح در فلسفهٔ هند ـ از فلسفهٔ پس از اسلام مثال آوردم تا بیشتر برای اذهان ملموس باشد، وگرنه این پیگیری پژوهشی ـ چنانکه گفته شد ـ بـ اید از قـدیمترین روزگاران آغازگردد تا به امروز،که ما مسائل و موضوعات فلسفی را مطرح میکنیم و در معرض تألیف و تدریس و تعلیم و تـعلّم قـرار میدهیم. اصولاً، اهمیّت تاریخ علم، و تاریخ سیر و تحوّل مسائل هر

۱. زیرا هر مسئلهٔ علمی و بحثی و شناختی نهادی دارد، نهاد فلسفی، نهاد عرفانی، نهاد قرآنی. و نهاد فلسفی و عرفانی نیز اقسامی دارد، نهاد یونانی، اسکندرانی، هندی، و ... علم، چیزی نیستکه پژوهشگر \_ دست کم پس از یادآوری \_ از آن غفلت ورزد و از کنار آن بسادگی بگذرد. و این امر اگرچه در علوم عقلی و عرفانی اثری بسیار بنیادین دارد، لیکن اختصاص به این علوم ندارد، بلکه در همهٔ علوم جریان می یابد. برخی از علوم بگونه ای است که نقش مهم پیگیری سیر و تحوّل یاد شده در آنها محسوس است و مشتغلان به آن علوم تا حدودی موضوع را دنبال میکنند، مانند «علم فیزیک»، لیکن در همهٔ علوم مطلب دارای اهمیّت است و غفلت از آن به زیان علم و جامعهٔ علمی و سرانجام جامعهٔ بشری است. حقایق دینی نیز از بابت این غفلت و تسامح زیان بسیار می بیند.

در همین «علم فقه» \_ ملاحظه کنید \_ اگر سیر تحوّل مسائل آن پیگیری شود تاچه اندازه در زنده بودن و حیاتی گشتن هر چه بیشتر آن اثر دارد، از باب مثال :

موضوع مالکیّت اراضی، و سیر مسئله، و نظر قلّهٔ بلند فقاهت اسلامی، شیخ طوسی، در این باره ؛

یا نظریّهٔ شیخ اعظم کلینی، دربارهٔ مطلق مالکیّت و حق تصرّف مردم در اموال و امکانات ؛

يا نظرية ابنبَرّاج طرابلسي در تعدّد اخذ خمس، يا گرفتن زكات ازمالالتّجاره ؛

یــا «زکــات بــاطنه»، و نـظریّهٔ سـیّدِ مـرتضی، و صـاحب «ذخیرةالمعاد»، و حاجآقا رضا همدانی دربارهٔ آن <sup>۱</sup>. و دهها و دهها مسئلهٔ دیگر و موضوع دیگر...

و تأکید \_بطور عمده \_برتاریخ تحلیلی است نه تاریخ نقلی و سرگذشتی، اگرچه دانستن تاریخ نقلی نیز در مـورد آراء فـلسفی و عرفانی اهمیّت بسیار دارد؛ لیکـن «تـاریخ تـحلیلی» نـقش تـعیین ـ

١. «الحيـــاة» ج ٦، فصل «الزّكاةُ الباطنة»، ص ٢٥٧ ـ ٢٩٨ ملاحظه شود.

کننده تری دارد، زیراکه در آنگونه تاریخ پژوهی، از جـمله، «بُـعد نهادیِ» مسائل و نظریّه ها شناخته میشود و روابط علّت و معلولی در نظرها و ابراز آنها روشن میگردد، و میزان تأثیر و تأثّر و اخذ و التقاط یا اصالت آشکار میشود، و در نتیجه، هر جا عامل غیر علمی وارد فضای علمی گشته است (چه خود عالمان و متفکّران و عارفان توجّه یافته باشند یا نه)، خود را مینمایاند. و اینها همه خود سرمایهٔ بزرگی در اختیار پژوهندهٔ آزاداندیش قرار میدهد، و ابعاد سیاسی و تهاجمی یک فرهنگ از ابعاد علمی و تکاملی آن متمایز میگردد.

برای نوشتن و تدوین تاریخ فلسفه و عرفان، و تاریخ تحلیلی آراء فلسفی وعرفانی در اسلام و در تمدّن اسلامی، باید طرحی نو درانداخت، تا بتوان ابعاد حقایق را روشن ساخت. نخست باید «حکمت» را از «فلسفه» جداکرد، و آن را ویژهٔ «حکمت قرآنی» قرار داد<sup>۱</sup>، و فلسفه را دربارهٔ فلسفهٔ اصطلاحی اسلامی بکار برد. در چنین طرحی آغاز تاریخ حکمت در اسلام، همان هنگام نزول وحی الهی است، و در واقع کتاب حکمت قرآنی و اسلامی با «اقْرَأ بِاسْمِ رَبِّک الذی خَلَق» می آغازد، زیرا از این نقطه است که انسانها به خواندن کتاب خدا فرا خوانده می شوند، و از این نقطه است که پیامبر اکرم«ص»، تعلیم کتاب و حکمت را شروع می کند، و از اینجا تأمّلات الهی قرآنی و تدبّر در حقایق مرسلهٔ وحیانی پدید می آید.

و روشن است که تعالیم «قـرآن کـریم» ـ چـنانکه گـذشت ـ منحصر به مسائلاجتماعی و سیاسی و اخلاقی و اقتصادی و فقهی و

۲. حکمت مذکور در قرآن، در اصیل ترین تفاسیر قرآنی، و بنابه استناد به احادیث اهل بیت «ع»، به معنای قرآن، و علم قرآن و شریعت و حقایق علم نبوّت و وحی است، نه چیزی دیگر؛ رجوع شود به «مجمع البیان» ج ۸، ص ۳۵۷؛ ج ۱، ص ۲۳۳؛ ج ۲، ص ۳۸۲؛ ج ۳، ص ۲۲۲ ج ۲، ص ۳۹۲؛ ج ۹، ص ۱۸۷؛ ج ۱۰، ص ۲۸۴ و...

دفاعی نیست، بلکه بخش بزرگی از تعالیم وحی محمّدی مربوط است به معرفت خدای متعال و مراتب اسماء و صفات، و فعل و رحمت، و حقایق نبوّت و ولایت، و سپس معرفت عالم و شناخت جهان و عوالم وکائنات، و سپس دیگر حقایق الهی. قرآن کریم آکنده است از تو جّه-دادن به عقل و تعقّل و تفکّر و تدبّر، و صاحب دل بودن (لِمَن کانَ لَهُ قَلَبٌ)، و انسان پوک و پوچ نبودن و «لُبّ» داشتن (إنّما يَتَذَ کَّرُ أُولُوا الألباب)، و بدست آوردن یقین و نکوهش شک و تردید و ریب (فَهُم فی رَیْبهم یَتَرَدَّدُون)، و امثال این تعالیم... و اینهمه می ساند که قرآن، در کار ساختن انسان از راه تزکیه و تعلیم (پرورش و آموزش)، حاقّ مقیقت انسان را هدف گرفته است و از آنجا آغازیده است. و درست همین است، زیرا تا هر چیزی \_ فکری، اعتقادی، تربیتی، خُلقی... ـدر انسان «نهادینه» نشود سازنده نخواهد بود.

بنابراین، قرآن کریم خود پایه گذار یک مکتب عمیق و مستقل معرفت واعتقاد است، و عامل مستغنی و کامل ایـجاد بـصیرت و شناخت و صیرورت است؛ بنگرید به آیات بسیاری که هـمواره بـه «تعقّل» فرا میخواند، و احادیث فراوانـی کـه بـه «تـفقُّه» و «وَعْـی» (فراگیری ژرف) دعـوت مـیکند، و تـقلید از دیگـران را مـردود می شمارد، و رسیدن به تشخیص استقلالی و درک عقلی شخصی را بر هر کس به اندازهٔ توانش واجب میداند.

پس از قرآن کریم، سنّت و احادیث نبوی در مسائل توحید و معاد وموضوعات الهی باید مورد دقّت قرار گیرد، و سپس نُحطب توحیدی «نهجالبلاغه»، و «نُحطب فاطمیّه»، و ادعیهٔ توحیدی، و احتجاجات ائمّه «ع» دربارهٔ مسائل الهی و اعتقادی و سیاسی و اجتماعی و اقتصادی...

بعد از این مسائل، باید به تحقیق دربارهٔ تاریخ شروع ترجمه

پيــــوستها

301

يرداخت، و حتى آن را \_چنانكه گذشت \_از زمان حكومت معاويه در دمشق آغاز کرد. بعد تاریخ تدوین فلسفه به وسیلهٔ یعقوب کِنْدی، و همينگونه دوره به دوره، بايد مورد پژوهش قرار بگيرد. و در همهٔ اين دورهها تحوّل مسائل باید مورد تحلیل کامل واقع شود، وگرنه نـقل تقلیدی \_ چنانکه تا امروز نیز ادامه یافته است \_ نه سازنده است و نه حرکتی است علمی. در این مراحل موضوعات مهم بسیاری هست که بايد \_ با روش علمي \_ يژوهيده گردد: ـ ترجمه ها از چه زمان و به دست چه کسانی شروع شد؟ \_ هدف از نهضت ترجمه چه بود (آیا هدف سیاسی بود، یا علمي و تمدّني، يا همه با هم)؟ - چه کسانی چه کتابهایی را برای ترجمه پیشنهاد کردند؟ ـ مسلمین تا چه اندازه از ترجمه ها تأثیر یذیر فتند؟ \_ آیا متون ترجمه شده تا چه اندازه فضای فهم خالص قرآنی را در میان امّت درهم ریخت؟ \_ آیا در این امر مهم \_ بسیار مهم \_ یعنی آوردن فرهنگهای دیگر به درون فرهنگ اسلام، با ائمّهٔ طاهرین«ع» مشورت کردند؟ -برخورد ائمة طاهرين «ع» و اصحاب آنان با متون ترجمه شده چگو نه بو د؟ \_ فرقه های اعتقادی اسلامی چگونه پیدا شدند، و آیا متون ترجمه شده تا چه اندازه در ایجاد این فرقهها و تـفرقهها و تشـدید اختلاف در میان آنها نقش داشت؟ \_ سیاستهای غالب و عالمان و متفکّران وابسته به آنها، در مراحل گوناگون یاد شده، چه نقشی ایفا می کردند؟ \_ حاکمیّتها تا چه اندازه در جریانها دخالت داشتند و سود می بردند، و تا چه اندازه از متون ترجمه شده برای تدوین فلسفهٔ سیاسی خلافت بھر ہو داری کو دند؟

ـ حاکمیّتها با وجود مبارزهٔ شدیدی که با منابع علم اسلامی و تعالیم قرآنی (ائمّهٔ معصومین ع») میکردند، چگونه به اینهمه کوشش و هزینه گزاری برای آوردن «علم»! به میان مسلمین دست می یازیدند؟ \_نقشهای مشتغلان به این علوم در میان امت و ایجاد ذهنیّتهای گوناگون چه بود؟

نقشهای مختلف و مرموز صوقیّه ـبعنوان یک یا چند جریان فکری و سلوکی ـدر دوره های مورد اشاره چی و چگونه بود؟ ـمجالس مناظره که بوسیلهٔ خلفا و حاکمان تشکیل می یافت، و

از ائمّه «ع» یا اصحاب ایشان دعوت می شد تا در آنها شرکت کنند و با علمای رسمی به گفتگو و مناظره بپردازند، به چه منظور تشکیل می یافت، و نقش و تأثیر این مجالس در سیر تفکّرات جامعهٔ اسلامی چه بود؟

\_صوفیّه و عرفا \_بعنوان جریانی برکنار از تعرّض به نظام حاکم \_همواره تأیید میشدند، سرّ این تأیید و تأثیر آن در شکلگیری تفکّر و اقدام جامعهٔ اسلامی چه بود؟

-ائمّه«ع» و اصحاب ایشان -بعنوان جریانی در حال تعرّض و پرخاش به نظام حاکم - همواره بشّدت کوبیده می شدند، سرّ ایس کوبیدن و تأثیر آن در دور نگاهداشتن جامعهٔ اسلامی از آنان، و در شکلگیری تفکر و اقدام جامعهٔ اسلامی چه بود؟ <sup>۱</sup>

البته تدوین کتابهایی علمی و تاریخی بدینگونه کار آسانی نیست، لیکن کار لازمی است. درمورد صوفیّه که اشارهای کردیم، بد نیست در یک نمونهٔ تاریخی دقّت کنیم:

هارون الرّشید ـ طاغوت جبّار عبّاسی ـ که امـام مـوسی بـن جعفر«ع»، ولیّ کامل الهی و تحقّق جامع قرآنی و فیضان علم وحیانی را \_ همانگونه که در تاریخ مشهور است \_ در زندانها نگاه می داشت و شکنجه ها می داد، تا سرانجام آن امام را مسموم کرد و به شهادت رساند؛ و همو که در یک شب، حمیدبن قَحْطَبَه را فرمان داد تا شصت تن از فرزندان علی و فاطمه ع را در سیاه چال زندان سر ببرد<sup>1</sup>، از صوفی بزرگ زمان و واعظ صوفیان، محمّدبن سَمّاک می خواست تا او را موعظه کند؛ <sup>۲</sup> و چنان وی را بزرگ می داشت، تا حق بزرگ را بپوشاند :

•

. «تتمة المنتهى» ص ١٧٦ ـ ١٧٧.

- ۲. «تاریخ طبری» ج ۲، ص ۵۳۸ (حوادث سال ۱۹۳ ق)، و از چاپ دارالکُتُب العلمیة، بیروت (۱۴۰۸ق)، ج ۵، ص ۲۲.
- ۳. «تذکرةالاولیاء»، ص ۲۸۵، به تصحیح دکتر محمد استعلامی، چاپ انـتشارات زوار، تـهران (۱۳۴۱ ش).

## پيوست ١٠

فلسفه، تكامل و تحوّل

این واقعیّت درخور انکار نیست که فلسفهٔ اسلامی نیز مانند هر چیز دیگر در مسیر تغییر و تطوّر قرار گرفته و تکامل و تحوّل پذیرفته است. بجز سنّت ثابت تکامل و تحوّل در امور، یک نگاه به آثارکِنْدی و فارابی و ابن سینا و سهروردی و ملاّصدرا، کافی است که حقیقت یادشده را روشن سازد.

فلسفهٔ اسلامی چند دوره را طی کرده است، که می توان آنها را از آغاز تاکنون به شش دورهٔ اصلی تقسیم کرد : (۱) - دورهٔ ترجمه. (۲) - دورهٔ شکلگیری اصطلاحات و تدوین نخستین (یعقوب کِنْدی). (۳) - دورهٔ تدوین تأسیسی (ابونصر فارابی). (۴) - دورهٔ تدوین تحقیقی و تکمیلی (ابنسینا). (۵) - دورهٔ تحوّل اوّل (شیخ اشراق سهروردی). (۲) - دورهٔ تحوّل دوّم (ملاّصدرای شیرازی). از بحث تفصیلی در این باره ها میگذرم <sup>۱</sup> ـ بیمجالی را ـ و همین اندازه اشارهمیکنم که فرق است میان تکامل و تحوّل. تکامل آن است که شیء با حفظ مقوّمات ذاتی خویش، از گونهٔ ابتدایی به گونهٔ بر تری تبدّل یابد، مانند فلسفهٔ مشائی در نزدکندی و ابن سینا. تحوّل آن است که مقوّمات ذاتی ـ همه یا مقداری از آنها ـ دگرگون شود، و شیء از وضعیّت ذاتیی به وضعیّت ذاتی دیگری متحوّل گردد.

پس از این اشاره یاد آوری می کنم که فلسفهٔ اسلامی به دست ابن سینا تکاملیافت، و از وضعیّتی که در دورهٔ کِنْدی و فارابی (و فلسفه دانان معاصر آنان) داشت به وضعیّتی کاملتر رسید، و وضعیّت دوم صورت کمال یافتهٔ وضعیّت نخستین بود؛ یعنی فلسفه ای که اساس آن مشّایی بود به فلسفهٔ تکامل یافته ای بدل گشت که آن نیز مشّایی بود و سروکارش با منطق و برهان منطقی بود. و در نتیجه، کتاب «الشّفاء»، به منزلهٔ «دایرة المعارفی فلسفی»، درچهار بخش منطق، طبیعیّات، ریاضیّات و الهیّات تألیف یافت، و خلاصهٔ آن بصورت کتاب «النَّجاة» نیز عرضه گشت. و این یک حرکت «تکاملی» بود. و توجّه ابن سینا به فلسفهٔ افلاطون، و اصول عرفانی در «اشارات»، هیچگاه دستگاه فلسفی او را از یک نظام فلسفی مشّائی جدا نکرد و نام دیگری به آن نداد، چون او مسائل عرفانیِ ذوقی را با مسائل فلسفیِ منطقی در نیامیخت و درهم نریخت.

از کتاب «الإنصاف والانتصاف» شیخ الرّثیس، که شیخ اشراق در کتاب «المشارع و المطارحات» <sup>۲</sup> از آن یاد میکند چیز چندانی در

 ۱. در اینجا سیر فلسفه در مغرب دنیای اسلام در نظر گرفته نشده است. البته چهرهٔ شاخص در میان فیلسوفان مسلمان مغرب اسلامی ابن رشد اسپانیائی (م: ۵۹۵ ق) است، و کار وی بطور عمده، شرح دقیق آثار ارسطو است.

۲. ص ۳٦٠، ازچاپ انجمن فلسفة ايران (مجموعة مصنّفات شيخ اشراق، جلد يكم)، (١٣٩٦ق).

دست نیست تا معلوم شود که آیا مبنای تازهای در فلسفه آورده است یا نه. از آنچه خود وی در مقدّمهٔ «المباحثات» گفته است همین اندازه بر می آید که فیلسوفان را دراین کتاب به دو دسته (مشرقیّین و مغربیّین) تقسیم کرده است، و مسائل بسیاری را آورده و اقوال دو دستهٔ یاد شده را بر شمرده و سپس میان آنان داوری کرده است.

و ظاهراً بدرستی معلوم نیست که مقصود وی از این اهل مشرق و مغرب چه کسانیند. او خود تصریح میکند که در این کتاب موارد ضعف آراء بغدادیین را مطرح ساخته است. گفته شده است که «شرقیتین» در اصطلاح شیخالرّئیس فلسفهدانان بغدادند و «غربیتین» شارحان اسکندرانی ارسطو.<sup>۱</sup>

کتاب «الحکمة المشرقیّة» نیز در این باره کمکی نمیکند، زیرا «در این تألیف، شیخ می خواسته است حکمت ار سطو را مطابق مشرب اهل شرق <sup>۲</sup> ـ و نه آنچنانکه شارحان بغدادی تبیین میکرده اند ـ تقریر کند. به هر حال، آنچه از دیباچهٔ کتاب بر می آید این است که ابو علی در این کتاب می خواسته است که عقاید خود را آزادانه و بدون پابند شدن به فلسفهٔ یونانی و خاصّه منّائی بیان کند؛ امّا رنگ تعالیم رواقیان جدید در آن بچشم می خورد، و از مجموع قرائن بر می آید که حکمة المشرقیّه رساله ای [یاکتابی] بوده است شامل حکمت شخصی ابن سینا و از جنبهٔ ذوقی نیز خالی نبوده است».

با همهٔ این سخنان، و با وجود آنکه میدانیم ابسنسینا مانند

- ۱. «تاریخ علوم عقلی در تمدّن اسلامی» ص ۲۱۵؛ نیز «ارسطو عندالعرب»، از دکتر عبدالرّحمن بدوی، ص ۱۲۱ ـ ۱۲۲ و ۲۲۰.
- ۲. از این تعبیر معلوم میشود، مراد از مشرقیین فیلسوفان مناطق شرقی اسلام از جـمله خـراسـان بودهاند.

۳. «دایرة المعارف فارسی» ج ۱، ص ۸٦٠ ـ ۸٦۱.

ابن رُشد تنها شارح ارسطو نبوده است، باز نمی تو ان او را جز پیراینده و ساختار بخش و تدوینگر بـزرگ فـلسفهٔ مشّــاثی در اسـلام دانست. گفتهاند :

اهميّت ابن سينا در تاريخ فلسفة اسلامي بسيار است، زیرا چنانکهدیده پیم تا عهد او هیچیک از حکمای مسلمین نتوانستند تمامی اجزاء فلسفه را ـکه در آن روزگار حکـم دائرةالمعارفي از همهٔ علوم معقول داشت ـ در کتب متعدّد و با سبک روشن بالتّمام مورد بحث و تحقيق قرار دهند، و او نخستين و بزرگترين کسي است که از عهدهٔ اين کار بر آمد. از جانبي در کتب بزرگ فىلسفى خود، منطق و طبيعيّات و رياضيّات و الهيّات را بنحوى كه از راه ترجـمهٔ کتب مختلف یونانیان به مسلمین رسیده و تا عهد آبوعلی بوسیلهٔ مؤلّفین اسلامی در بسیاری از موارد با اصول دیـنی آنان نزديكي يافته بود ۱ با انشائي روشن در كـتب خـويش مورد بحث قرار داد، و از طرفی دیگر در مسائل مختلف که هر یک جداگانه قابل بحث بود، از منطقیّات گرفته تا خُلقیّات و تفسیر فلسفی آیات و مسائل عرفانی بـه تـحریر رسالاتي مبادرت ورزيد. و از اين گذشته براي آنکه آراء و نظرهای خاص مشّائین از مشرقیین را۔ در منطقیّات و رياضيّات و طبيعيّات و الهيّات ـ مورد مطالعه قرار دهد، به تأليف كتاب معتبر خود «حكمةالمشرقتين» دست زد. وي در شرح بعضى ازكتب قدما خاصّه ارسطو هم كتبى پرداخته و در برخي از آثار خويش مانند «الانصاف» به مقايسهٔ عقايد قدماء يونان و اسکندريّه بـا حکـماي مشـرق تـوجّه کـر ده است. ۲

۱. این همان موضوع مهمی است که باید مورد تحقیق علمی قرار گیرد؛ پیوستهای گذشته مجدد مرور شود. ۲. «تاریخ علوم عقلی در تمدّن اسلامی»، ص ۲۳٦. پس بدینگونه، حاصل این چهار دوره در تاریخ تمدّن اسلامی این میشود : - ترجمهٔ فلسفه از یونانی و غیریونانی به عربی. - تنظیم اصطلاحات و تدوین در مراحل اوّلیّه. - تدوین تأسیسی. - تدوین تکمیلی (تکمیل فلسفهٔ مشّایی و تألیف کتب متعدّد دربارهٔ آن).

و از اینهمه آنچه در دسترس مسلمانان قرار گرفت و در فرهنگ اسلامی نفوذیافت، یک نظام فلسفی مشّایی بود، شامل منطقیّات، طبیعیّات، ریاضیّات و الهیّات، که در ضمن آن، شعب اخلاق عملی (فردی، خانوادگی، و سیاست کشورداری) نیز در آن تدوین یافته بود. و در این نظام مشّائی ارسطویی عناصری از فلسفهٔ خاص افلاطونی و رواقی و اسکندرانی فلوطینی نیز حضور داشت، لیکن سیمای فلسفه همان سیمای مشّایی بود.

همچنین کوششهایی بوسیلهٔ یعقوب کِنْدی و ابونصر فارابی و ابوعلی سینا وبرخی دیگر از اهل فلسفه، در جهت تطبیق مسائل فلسفی با «محکمات اسلامی» و «آیات قرآنی» انجام پذیرفت، لیکن نهاد، «نهاد یونانی» بود، و نظام فکر و شناخت، «نظام مشّایی». و بدینگونه بسیاری از کوششهای فکری و تلاشهای عقلی، و نبوغها و استعدادها، در راه فلسفه نهاده شد، و عمدهٔ زحمتها را برای سروسامان دادن به نظام فلسفهٔ یونانی پذیرا گشتند؛ و متأسفانه، این استعدادهای بالا و عجیب، به تدوین یک نظام حکمت قرآنی خالص و برخاسته از «نهاد قرآنی خالص» توجه نکردند، و در این راه مکه نوآیین نیز بود -نکوشیدند.

پس از ابن سینا، در قلمرو نظام مشّایی، خواجه نصیرالدّین

طوسی نامبردار است. این انسان بزرگ نیز ـ بعنوان یک فیلسوف، و بویژه در برابر حملهٔ فخررازی به ساحت شیخالرّثیس ـ به تأیید فلسفهٔ مشّاء پرداخت، و در «شرح اشارات»، بـا پـاسخ دادن بـه شـبهات فخررازی پایههای فلسفهٔ مشّاییان را استوار ساخت.

پس از چهار دورهٔ یاد شده، و باگذشت حدود ۱۴۰ سال از درگذشت ابن سینا(م: ۴۲۸ ق)، شیخ شهابٔ الدّین شهروردی (م: ۵۸۷ق) به میان آمد و «حکمت اشراق» را عـرضه داشت. حکـمت اشراق یک تحوّل است در فلسفهٔ اسلامی، تحوّل از نظام مشّایی به نظامی دیگر، که همان نظام اشراقی باشد. و این را ما «تحوّل اوّل» ناميديم. حكمت اشراق \_ چنانكه روشن است \_ تكامل حكمت مشّاء نيست، تحوّل آن است از وضعيّتي به وضعيّت ديگر. البته با توجّه به آنچه از مشّاییان گرفته است، که کم نیز نیست، زیرا شیخ اشراق از آثار ابن سینا و محتوای فلسفهٔ او ۱، و آثار دیگر فیلسوفان قـبل از خـود استفاده بسیار کرد، و چنانکه از سراسر آثار او (حکمةالاشراق، المَشارع و المُطارحات، منطق التَّلويحات، التَّلويحات، المقاومات، اعتقاد الحكماء، الغُربة الغَربيّة و...) پيداست، از ميراث كَـذشتكان \_ حتی در نوشتن قصّههای فلسفی خویش بهرهای بسیار فراوان برد، لیکن نظام فکری و شناختی خویش را با آنان متفاوت ساخت، و با بهرهجویی از عناصر ذوقی اشراقی و رواقی و نوافلاطونی و حکمت خسرواني \_ به تعبير خود او \_ فلسفة اشراق را عرضه داشت، و با طرح موضوع «نور و ظلمت»، و «انوار قاهره» و تأکيد بر «اصالت ماهيّت»، و «فقه انوار» ـ بـ ه تـعبير خـود او \_ و تـغيير و تـصرّف در مسـائل و اصطلاحات منطق، نظام یاد شده را سامانی دیگر داد و به نام خویش ويژه ساخت. و اين امر \_ چنانکه گفتيم \_ يک تحوّل بود در جريان

حتی گاه عین مضامین سخنان شیخ را، با تغییری در عبارت، بیان می دارد.

فلسفة اسلامي.

باگذشت حدود ۲۰۰ سال از عهد شیخ الرّثیس ابن سینا، و حدود ۴۵۰ سال از دوران شیخ اشراق، صدرالدّین محمد شیرازی پدید آمد و تحوّلی دیگر در فلسفهٔ اسلامی پدید آورد. این تحوّل - که ما آن را تحوّل دوم نامیدیم - در جهت وارد ساختن مطالب عرفانی بود در پیکر اصلی فلسفه، با تأکید بر مسائلی چون «وحدت وجود»، و «اشتراک معنوی وجود» (تشکیک در مراتب وجود) و «اصالت وجود» و... پس چنانکه ملاحظه میکنید این حرکت نیز یک حرکت تحوّلی بود، یعنی فلسفهٔ مشّاء با حفظ مشّایی بودن آن، یا فلسفهٔ اشراق با حفظ اشراقی بودن آن، به مرتبهٔ کاملتری رسانده نشد، بلکه ساختار فلسفه تا حدودی تغییر داده شد، و مسائل صریح عرفانی در قلمرو اندیشه و عرضهٔ فلسفی درآمد، و باصطلاح، مطالب عرفانی به صورت برهانی عرضه گشت. و این بود سخنی با جمال در سیر تکاملی و تحوّل فلسفهٔ اسلامی.

و در کنار این مشربها، مشرب دیگری وجود دارد به نام «عرفان». و این مشرب \_ با صرفنظر از اختلافها \_ در آثاری مانند «فتوحات مکیّه» و «فُصوص الحِکَم» و «مفتاح الغیب» و «تمهیدات» عین القضاة همدانی، و «تأویلات القرآن» عبدالرّزاق کاشانی، و «التّمهید» صائن الدّین تُرکهٔ اصفهانی عرضه گشته است، و در مجموع \_ در این مقولات \_ چهار مشرب و مکتب، در تاریخ تمدّن اسلامی، پدید آمده است: ۲ \_ فلسفهٔ مشایی. ۲ \_ عرفان. و مینگریم که بزرگانی جامع و استادانی مطلع، چونان آقاعلی حکیم زُنوزی، سیّد ابوالحسن رفیعی قزوینی، شیخ محمدتقی آملی، علاّمهٔ طباطبائی، استاد جلالالدّین همائی، و شهید مطهّری یادآور شدهاند که محتوی مکاتب یاد شده \_ همه یا در بخشهایی مهم مانند معاد \_با محتوای قرآنی انطباق بردار نیست. و سخن تفکیکیان نیز \_ در این مقام \_ بیش از این نیست. پیوست ۱۱ مکتبهای سلوکی و موضع «مکتب تفکیک»

روح انسان ـ که مظهر ونفخهٔ الهی، (و نَفَخْتُ فیه مِن رُوحی)<sup>۱</sup> است، نه نشت یافته از مادّهٔ ظلمانی ـ در این جهان، چنان گوهر رخشانی است که در درون گل ولای جای گرفته، و در مَغاکی در قعر درّهای ژرف و تاریک درافتاده است. اگر آن را به پرندهای همانند کنیم، چونان پرندهای است گرفتارکه اکنون بال و پر نیز ندارد؛ اگر چه بالقوّه دارای نیرومندترین بال و پرهاست که می تواند تا آستانهٔ بی نهایت پرواز کند و سپس در بی نهایت سیر کند، لیکن بالفعل بال و پری ندارد.

قرآن کریم از چنین حالتی به عنوان «قُلنًا اهْبِطُوا منها جَمیعاً»<sup>۲</sup> تعبیر کرده است؛ به انسان گفتند، به زمین فرو اُفت، و در مَغا ک خا ک بزی؛ و بدینگونه انسان، «هابط» شد، در مَغا ک خا ک افتاده.

و از سویی گفتهاند: «فَفِرُّوا إلىالله، ٣، همه چیز را بنهید و در

- ۱. «سورهٔ حِجْر» (۱۰)، آیهٔ ۲۹.
  - ۲. «سورهٔ بقره» (۲)، آیهٔ ۳۸.
- ۳. «سورهٔ ذاریات» (۵۱)، آیهٔ ۵۰.

پيــــوستها

خدای گریزید،و در ذات کبریای او آویـزید. هـر کس مـیخواهـد بگریزد همه چیز را رها میکند، تو هم ـای انسان گرفتار \_رهاکن و بیا. چیزها تو را رها نمیکنند، تو آنها را رهاکن، و از این دامگاه بگریز.

و همچنین گفتهاند: «... اِرْجعی إلی رَبِّک» ، یقین و اطمینان بدست آر، و به سوی آن کس که تو را آفرید و پرورد باز گرد، که همهٔ مهرها و مهربانیها، و همهٔ بخششها و نواختها آنجاست. اگر تو را دوست نمی داشت نمی آفرید و نمی پرورد، پس تو هم دوست بدار، او را دوست بدار، و روی دل به سوی او کن، و همه چیز را بنه، که چیزها هیچ است، و همه چیز راستین اوست.

آری، بازگردکه راه باز است، و هماره راهرو جوید و طالب طلبد. جسد راروحانیکن نه روح را جسدانی، تا بتوانی پرید و رسید. «یا بدن انسان، سنخ و شبیه و از نوع روح میشود و سعادت مییابد و ترقّی میکند، یا روح سنخ و مقهور بدن میشود و نزول میکند».

پس اکنون براین پرندهٔ در مغاک افتاده است که برای خویشتن فکری بکند وچارهای بیندیشد، تا از این مغاک درآید و به چکاد برآید. اگر در ته این مغاک تیره بماند، همواره رو به پایین می رود و پیوسته تا پایین تر و پایین تر سقوط میکند، و تا جاودان گرفتار سردیها و سیاهیها و اندوههاست.... و اگر به اوج گراید و به چکاد برآید، همواره رو به بالا می رود و پیوسته تا بالاتر و بالاتر اوج می گیرد، و تا جاودان غرق در گرمیها و روشناییها و شادمانیها و سرخوشیهاست.

و روشن است که برای رهایی از مغاک و برخاستن از روی خاک دو بال ضروری است. پرندهٔ بیبال هر چه بکوشد از خاک جدا نمیگردد، و به افلاک نمی رسد. و با یک بال نیز نمی توان پرید، دو بال ضرور است. و آیا آن دو بال چیست؟ آن دو بال علم است و عمل. علم یعنی دانستن و عمل یعنی کوشیدن، تا نداند نمیخواهد، و تا نخواهد نمیکوشد، و تا نکوشد نمیرسد.

همچنین روشن است که مقصود از این پرواز، رهایی از عالم خاک و رسيدن به عالم پاک است و دست يافتن به قرب الهي، يعني انسان از غیر خدا دور شود و به خدا نزدیک. این است نجات حقیقی. با غیر خدا هر جاکه باشد در ظلمت است و در حضیض، و با خدا هر جاکه باشد در نور است و در اوج. و این گسستن از همه چیز و همه کس و پیوستن به خدا راه دارد. و راه آن همان است که خدا خود بدان راهنمایی کرده است. و راه خدایس بسیار عمیق و ظریف است، ظريفترين امر در زندگي انسان. اگر در اين راه اشتباهي حاصل شود، اشتباه اصلی زندگی خواهد بود، چنانکه کوتاهی در این راه کوتاهی اصلي است در زندگي. و هر امر ظريفي به اندک چيزي از چگونگي و اصالت خویش دور می گردد و دگرگون می شود. پس باید همواره کوشید تا هیچ انحرافی در آن رخ ندهد. گفته شد که راه ظریف است، لیکن چندان مشکل نیست، که دچار یأس شویم، فـقط بـاید راه را درست آموخت؛ باید راه را از خدا آموخت. و در اینجا تعلیمی است بس عظیم، و آموزشی است بس گران، از آموزگار حقایق وحیانی، و هدايتگر معالم قرآني، تجسّم نفحات رحماني، و تبلور ظهور سُبّوحي و سبحانی، امام هفتم حضرت موسای کاظم«ع»، که در وصایای بالغهٔ زبور هشامي چنين مي فرمايد:

يا هشام! ما بَعَثَالله ُ أَنبياءَهُ و رُسُـلَه إلى عِـبادِه، إلاّ لِـيَعْقِلُوا عنِالله... ' ـ اى هشام! خداوند رسولان خويش را بـه جـانب بـندگان

پيــــوستها

خود نفرستاد مگر برای اینکه از خدای فراگیرند آنـچه را فرا میگیرند...

و اینست آن سخن که «سرّ عصمت» از آن آشکار است، و جلوهٔ ذات «انسان هادی» در آن نمودار. چه کسی راز بزرگ بعثت رسولان راکه نعمت عظمای الهی است اینچنین آشکارا بیان تواند کرد جز معصوم؟ و معنای این تعلیم گران این است که هر راهی که خدا خود نشان داده است به او میرسد، و هر عملی که او گفته است انسان را به خدا نزدیک میکند. از پیش خود هر چه بکنی و هر کس باشی، نه تنها تو را به خدا نزدیک نمی سازد و حقایق را بر تو مکشوف نمی دارد، بلکه از خدا دورت نیز می دارد، و به اوهام دچارت می سازد، و به «خود» نزدیکترت میکند. و «خود» همر کس، تاریکترین حجاب اوست، و بزرگترین بت او، و بدترین دشمن او (أَعْدیٰ عدوٌ ک نفشک).

اگر هزار فرسنگ از پیش خود بروی گامی نرفته ای، و اگر یک گام چنانکه گفتند بر داری رسیده ای. البته در آن هزار فرسنگ چیزهایی خواهی دید (مکاشفات غیر رحمانی که بدون تبعیّت کامل از معصوم رخ می دهد)، لیکن آنها نیز سراب است. دیو که «عدوّمبین» است برای مکاشفات نیز فکر کرده و چاره اندیشیده است. و این حقیقتِ معصوم است که «اسم الله» است و همه چیز را از تو می راند. و آن احادیث که می گویند اگر هزار سال میان صفا و مروه عبادت کنی بی «ولایت» (و بی بهره از روحانیّت معصوم)، نجاتی نیابی همین است. راه خدا راه اولیای خداست، یعنی معصومین «ع»، یعنی انبازان قرآن.

انسان غرق دریای ظلمات است، و هدایت او فقط در «کلام نور» است وکلامنور قرآن است و سخن معصوم. پس آن دوبال که علم و عمل است، آن است که دین حق را از معصوم بیاموزی، و هم در عقیده و هم در سلوک، چیزی با آن نیامیزی، اگرچه از آن چیز اثر بینی، که این اثر خود حجاب است. باید عقاید و اخلاق و آداب و احکام دین خدا از معصوم گرفته شود، بی هیچ التقاطی، که هرچه در آب زلال درآید کدورت است. آن کس جملهای در دعا از خود ساخته بود که خدا را به آن بخواند، معصوم فرمود: «دَعْـنی مِن اختراعِک» ، تو راه را درست برو، راه نشان دادنت پیشکش! چون به دریا رسیدی از جرعهٔ ظرف خویش چه دم میزنی ؟ آن جرعه را بریز، و در دریا آمیز!

آری، باید از خدا فراگیری (التعقّل عنالله تعالی)، تا به خدا برسی. پس بنگرکه خدای متعال راه خویش رادر چه کتابی آموخته است و به چه کسانی نشان داده است؟ در قرآن آموخته است و به معصوم نشان داده است، پس در این دو چنگزن که هادی کل فرمود: «ما إنْ تَمَتَكْتُم بهما لَن تَضِلُّوا ـ تا هـنگامی کـه بـه آن دو چـنگ درزدهاید گمراه نیستند».

تعقّل در معارف و حقایق، بطور مطلق مطلوب نیست بلکه مسضر است، چسرا؟ چون پیمودن راهی دقیق و حسّاس است بی راهشناس، و سپردن وادی است بی هادی. و خود عقل حکم می کند که این کار زیانبار و زیان آور است. آنچه سودمند است پیمودن راه است به دلالت راهشناس بشر در علم به طبیعت همواره در اشتباه بوده است، و در کنار یک معلوم کو چک هزاران مجهول بزرگ داشته است و دارد؛ فیلسوفانی با آن عظمت، افلاک را نه تا می دانستند آنهم با آن چگونگی، و متفکّران امروز نیز با اینهمه پیشرفت می گویند: «چون کودکانی هستیم که در ساحل دریای پهناوری به ریگبازی مشغولند، و حال آنکه اقیانوس عظیم حقیقت با امواج کوه پیکرش در برابرمان

۱. «وسائل» ج ۵، ص ۲۷۷.

است» `.

بدینگونه بشر را چه ادّعایی دربارهٔ «علم ماوراء طبیعت» تواند بود، جز آنچه به عقل و فطرت خویش دربارهٔ خدا و خود بداند. علم بشر به تعبیر قرآن کریم، «علم قلیل» است، پس باید به منبع «علم کثیر» رجوع کند یعنی وحی. وحی دریایی است که متفکّران در ساحل آن، و غافل از آن، سرگرم کندن چاهند تا به آبی برسند. وای از این غفلت!

باری، وحی آمد، و «نور» و «بصائر» آورد تا انسان ببیند، و چون دید بجوید، وچون جست برسد، و چون رسید بیابد، و چون یافت در آن آویزد،که نقطهٔ شروع انسانیّت اصلی از اینجاست. تا پیش از وصول به این نقطه انسان سرگردان است.

و انسان کوشید تا خود راه را بیابد و راه راگم کرد. روشن است که هر کسی به اندازهٔ خود فهمی و ادراکی دارد، بویژه متفکّران و بزرگان بشری که استعدادی ویژه دارند، و می توانند گامهایی در راه شناخت خدا و خود بردارند، و آدابی و اخلاقی برای خود تر تیب دهند، و به سلوکی و ریاضاتی دست یابند، و مطالبی در عرفان ـ وگاه زیبا و بظاهر عمیق ـ بگویند. این امور شدنی است، و شده است، و در تاریخ طولانی انسانها، در سرز مینهای گوناگون و نزد اقوام گوناگون ـ حتی سرخپوستان امریکا ـ اتفاق افتاده است، لیکن نتیجه ای که باید داشته باشد نداشته است. نتیجهٔ مطلوب، مطلق سیر نیست که از ریاضت ـ در مراحل مختلف ـ حاصل می شود، بلکه نتیجهٔ مطلوب سیر رحمانی (نه نفسانی)، در عوالم الهی است. و این نتیجه چون مقیّد است، راه وصول به آن نیز مقیّد است.

بال و پری که از اینگونه ریاضات و سلوکها بدست آید، مانند

بال و پر مصنوعی است که انسان بر خویشتن ببندد (هر چند زیبا). و این بال و پر کارآیی چندانی ندارد. و اینگونه کسان نزد انسانهایی که پرواز نکر دهاند و نمی دانند پرواز چیست جلوهای دارند، لیکن نزد آن جمع که با بال و پر راستین پرواز کر دهاند، یا پرواز کنندگان راستین را دیدهاند و بر احوال و صیرورتهای آنان وقوف یافتهاند، هیچ اهمیّتی و جاذبهای ندارد.

بال و پر پرواز راستین آن است که بر تن بروید و از خود وجود انسان مایه بگیرد. و این چگونگی از پیروی خالص انسان هادی (معصوم«ع») بدست می آید و بس. و از اینجاست که سلوکها متفاوت می شود، و در هر یک، «جوهر سلوک» فرق می کند \_ چنانکه در این باره سخنانی از پیش گذشت و سخنانی نیز خواهد آمد.

این سخنی بود اشاره وار دربارهٔ سلوک و تفاوت انواع آن. بنابراین، «مکتب تفکیک» که دارای ابعادی کامل است، در موضوع سلوک نیز دارای موضع است، و فقط «سلوک قرآنی خالص» راکه از معصوم «ع» رسیده باشد می پذیرد، نه سلوکهای دیگر را، چه در آن سلوکها و آداب و خصوصیّات و ریاضات آنها حجم واردات غیر قرآنی بسیار باشد چه اندک، زیرا دوری از هر چیز خالص به هر اندازه باشد ـ اگر چه اندک ـ مستلزم ناخالصی است. و این امری است روشن. سلوک امری بسیار ظریف است، و ناخالصی در آن ـ هر چند کم ـ موجب دوریهای عمیق و ناشناخته است ـ که جای شرح آنها اینجا نیست ـ پس باید در خالص سازی آن کوشید. اصحاب «مکتب برخالص سازی سلوک تأکید بسیار ورزیدهاند و گفتهاند، سلوک اگر ناخالص باشد، به جای آنکه «کاشف حُجُب» باشد، «جالب حُجُب» ناخالص است. در پیوست بعدی نیز در این باره سخنانی می آید.

## پیوست ۱۲ سلوک خالص قرآنی (صیرورت قرآنی)

فطرت انسانِ اسیر در کرهٔ خاک فطرت ثانوی است، یعنی در اثر انواع ملابسات وجود طبیعی، از حالت اولیّهٔ خویش برگشته و به صورت ثـانویّه درآمـده است. فـطرت نـاب اوّلی حـقایق را درک میکند، لیکن فطرت گرفتار ملابسات و پوشیده در پردهٔ اوهام و افکار از درک حقایق محروم است.

می توان گفت، فطرت ثانوی، مرده است، زیرا موجود زنده دید و درک دارد، و این فطرت دید و درک ندارد، یعنی حقایق را نمی بیند و درک نمی کند، و فقط ظواهری را مشاهده می کند، و عمری در همین ظواهر غرق است تا از جهان درگذرد. پس سرّ بزرگ، در طلب نجات، زنده کردن فطرت است. همینکه فطرت زنده گشت، حمیرهٔ الهی وجود انسان فعّال می شود. و چون این خمیره فعّال گشت، آن بال و پر لازم و مفید شروع به روییدن کرده پیوسته رشد می کند و قوی می شود، تا به جایی که انسان را از جا می کند، و از چسبیدن به خاک (إخلاد إلی الأرض) و مجاورت امور فانی دور می کند، و به عالم جاودانها می رساند. و زنده کردن فطرت و این ، جز از راهی که خالق فطرت گفته است شدنی و میسّر نیست. و راهی که خالق فطرت گفته است همان راهی است که پیامبر او گفته است: راه قرآن کریم و حاملان علم قرآنی. پس انسانی که طالب نجات خویش است، باید علم توحید را از قرآن و اهل قرآن بگیرد، و آداب و احکام دین را از قرآن و اهل قرآن بیاموزد، بدون هیچ خلطی و امتزاجی در علم و عمل، بلکه خالص و سره، یعنی موحّد باشد به توحید قرآنی، و معتقد باشد به معاد قرآنی، و عامل باشد به آداب و احکام قرآنی. و اینهمه را با عقل خویش دریابد و دربارهٔ آنها تعقّل کند به تعقّل قرآنی، که اساس آن احیای فطرت الهی است در انسان.

و آن «دفائن عقول» (گنجهای پنهان در باطن آدمی و فرد انسانی)، که علی«ع»فرموده است، که پیامبران خدا آمدند تا آنها را بیرون آورند و آشکار سازند و فعّال گردانند، همان مخزونات فطرت الهی انسان است که چون بوسیلهٔ تعالیم وحی زنده گشت آشکار میگردد و فعّال میشود، و انسان خاکی به صعود افلاکی دست می یابد. و گام نخست و نشانهٔ عمدهٔ زنده شدن فطرت، توجّه به خدا و روی آوردن به عمل کردن به دین خداست. هر چه فطرت زنده تر گردد، یاد خدا و عمل برای خدا بیشتر میشود. این است روش هادیان که انسان را مدد می رسانند تا از راه زنده شدن فطرت و عمل به شریعت آن دوبال لازم را بدست آورد، و به سوی خدا و ابدیّت پرواز کند. و این است «صیرورت قرآنی».

و حرکت در جهت «صیرورت قرآنی»، نیاز بـه عـمل کـامل دارد، زیرا عمل بردو قسم است:کامل و ناقص. و نـتیجهٔ هـر کـدام مناسب خود عمل است، نتیجهٔ عمل کامل کامل است و نتیجهٔ عـمل ناقص ناقص. در این باره توضیحی می آوریم :

انجام دادن اعمال دینی و تکالیف شرعی دارای دو مـرحـله

341

است :

ييــــوستها

(۱) ـ مرحلهٔ قالبی. (۲) ـ مرحلهٔ قلبی.

در مرحلهٔ «قالبی»، انسان اعمال را با قالب (تن) خویش انجام میدهد، و قلبخبردار نیست، و اگر حرکتی بکند بتبع قالب است، یعنی \_ مثلاً \_ شخص در نماز به سجده می رود امّا با قالب و تن خود، و قلب او و دل او چه بسا حضور ندارد، و حتی مشغول امر دیگری است. این سجده سجدهٔ قالبی است، سجدهٔ ظاهری است، سجدهٔ جسم است و جسم سجده است، جسمی که روح ندارد.

در مرحلهٔ «قلبی»، بعکس است، قالب تابع قلب است، یعنی نخست قلب انسان متوجّه به خاک افتادن در برابر خدای خود، و سجده برای او میگردد، سپس قالب و تن به حرکت در میآید و سجده میکند، و در همهٔ لحظه های سجده قلب نیز در حال سجود است (وگاه ممکن است قلب دائم السّجدة یا کثیرالسّجده باشد و بدن در حال کارهای عادی، و زهی کمال و سعادت). و همینگونه است همهٔ اعمالی که از انسان سر میزند؛ مثلاً در حال روزه داشتن، گاه تنها قالب انسان روزه دار است و قلب در کار روزه نیست؛ و گاه نخست قلب متوجّه روزه میگردد و صائم می شود و غیر خدا را از یاد می برد و سپس قالب ترک خوردن و آشامیدن و... میکند، و همینسان است حج و هر عمل دیگر.

راه کمال آن است که انسان متوجّه قلب و اصلاح قلب شود، و ـ باصطلاح متداول \_ روی قلب خود کار کند، تا همواره نیّتهای خویش را در هرکار و اقدامی الهی کند، و همه چیز را برای خدا و با یاد خدا انجام دهد، و کمکم \_ از بسیاریِ یاد خدا \_ با خدای متعال انس گیرد، و خدا را دوست بدارد، و سپس آنچه میکند از آن جهت باشد که خدا را دوست می دارد، نه تو جّهی به بهشت و ثواب داشته باشد نه جهنّم و عقاب؛ نه اینکه به بهشت و ثواب و کرامت اخروی اهمیّت ندهد، یا عذاب دوزخ را ساده بگیرد، هرگز، بلکه توجّه قلبی او \_بطور عمده \_ به خدای متعال و دوستی خدا باشد، و اعمال قلبی و قالبی خود را برای رضای دوست خود و خالق خود و پروردگار خود انجام دهد. و چون کسی به این مرحله برسد، در جاذبهٔ کلّی عالم هستی قرار میگیرد، و همواره رو به تعالی روحی و تکامل الهی دارد؛ و برای رسیدن به این چگونگی باید وارد «سلوک» شد، یعنی تصفیهٔ نفس و مراقبت قلب، آنهم به طریق شرعی خالص، با توسّل به روحانیّت معصوم ع».

اشاره کردیم که اهل تفکّر و ریاضت \_از روزگاران بسیار قدیم \_ طریقتهای سلوکی چندی بر حسب تجربه و تمرین وجهاتی دیگر پدید آوردند. این روشها در هند، مصر، یونان (اورفیسم)، ایران، بین النّهرین (آداب گُنوسی) و... در میان اهل ریاضات رسوخ داشت. پاره ای از این طریقتها \_در ضمن تصوّف و عرفان \_وارد اسلام شد، و مورد پذیرش و عمل قرار گرفت، و بتدریج وارد جریان کلّی سلوک اسلامی شد، و همانگونه که معارف اسلامی \_در بعد فلسفه و عرفان و تصوّف و کلام \_امتزاجی شد، سلوک اسلامی نیز امتزاجی شد. یعنی هندی و بین النّهرینی و هرمسی، در میان میان مین امتزاجی شد. یعنی موفیان و عارفان مسلمان راه یافت، و در قصّههای فلسفی و عرفان و موفیان و عارفان مسلمان راه یافت، و در قصّههای فلسفی و عرفانی نیز از این مایه سلوک و اسرار آن چیزهایی گنجانیده شد و به لسان رمز گفته آمد. از اینرو ابن سینا می فرماید :

فَاعْلَم أَنَّ سَلامانَ مَثَلٌ ضُرِبَ لَك، و أَنَّ أَبْسالاً مَثَلٌ ضُرِبَ لدَرَجَتِكَ فىالعرفان، إنْ كُنتَ مِن أَهْلِه، ثُمَّ حَلِّ الـرَّمزَ إنْ

پيــــوستها

أَطَقْتَ.<sup>۱</sup> ـ بدان که سلامان مَنَّل خود تـو است، و اَبسـال مـثل پـایهٔ عرفانی تو است، در صورتی که در این وادی وارد بـاشی؛ حال اگر می توانی رمز را بگشا.

شیخ اشراق نیز \_ با اقتباس از ابن سینا \_ در قصه های فلسفی خویش، از جمله «الغُربة الغـربیّة» مـطالبی آورده است، و در «الواح عمادی» موضوعی راگنجانیده است.

علاّمه سیّد محمدحسین طباطبائی، در بیارهٔ «امتزاج» و ناخالصی در سلوکها و طریقتها، حقایقی را در تفسیر «المیزان» بیان داشتهاند،که چون شامل واقعیّات مهمی است در تاریخ تفکّر و تربیت اسلامی، و بسیار بیدار کننده است، بویژه از خامهٔ یک عالم معقولی غیر تفکیکی، قسمتهایی از آن بیان را می آورم :

در این بُرهه از زمان (اواخر سدهٔ اول و اوایل سدهٔ دوم به بعد)، تصوّف در میان مسلمانان ظهور کرد. ریشه ای در زمان خلفا داشت که در لباس زهد ظاهر می گشت. سپس کار صوفیان در اوایل خلافت بنی عباس با ظهور کسانی چون بایزید و جُنید و شِبْلی و معروف بالا گرفت. اینان معتقد بودند که راه رسیدن به حقیقت کمال انسانی و دست یافتن به حقایق معارف، وارد شدن در طریقت است. و آن، گونه ای ریاضت به وسیلهٔ احکام شریعت است برای رسیدن به حقیقت. و غالب آنان از سنّی و شیعه خود را به علی(ع)، منسوب می داشتند.

سپس علاّمه اشاره ميكنند به علل انحطاط و انحراف تصوّف تا

۱. «شرح اشارات»، ص ۱۰۱، چاپ مصر (۱۳۲۵ ق)، «الاشارات والتسنبیهات» (بسهمراه «لباب الاشارات»)، ص ۱۵۱، به اهتمام استاد محمود شهابی، چاپ دانشگاه تهران (۱۳۳۹ ش).

آنجا که می گویند : جمعی از مشایخ صوفیّه گفتند که طـریقهٔ مـعرفت نفس امری است اختراعی که صاحب شریعت دربارهٔ آن چيزي نگفته است، ليکن طريقة خوبي است که خداي سبحان آن را می پسندد، چنانکه طریقهٔ رهبانیّت را نیز ک.ه در میان مسیحیان پیدا شد پسندید، چنانکه فرموده است: «رهبانیّتی را اختراع کردند، که ما آن را وظیفهٔ آنـان قـرار نداده بوديم. ما طلب رضای خدا را وظيفهٔ ايشان قرار داده بوديم. و آنان حق آن رهبانيّت (ترك دنيا) را نيز رعايت نکردند (و آداب آن را به جای نیاوردند)» (سورهٔ حدید، آية ٢٧). و اين سخن را جماعت صوقيّه يذير فتند؛ و همين امر باعث شد تا برای سلوک آداب و رسومی پدید آورند که در دین سابقه نداشت. این شد که پیوسته بدعتی تازه بوجود مي آمد و سنّتي شرعي ترک مي شد، تا جايي که شريعت در طرفي قرار گرفت و طريقت در طرف ديگر، و بطبع کار به ار تکاب محرّمات و ترک واجبات و کنار

بطبع کار به ارتحاب محرمات و کرت واجبات و کسار گذاشتن تکالیف شرعی کشید، و اندک اندک فرقه هایی امثال قلندریه ظهور کردند، و از تصوّف جز تکدی و استعمال افیون و چرس یعنی «فنا» چیزی نماند.<sup>۱</sup>

و از این امور که ذکر شد چیزهایی همینسان برجای ماند، و در روش اهل سلوک نفوذ یافت. نیز گفتهاند :

«تصوّف اسلامی جریان فکری واحد و متجانسی نیست، و مثل هر جریان فکری تحوّلاتی پذیرفته است. صورت ابتدایی آن در قرن دوم چنان با صورت پیشرفتهٔ آن در قرن هفتم اختلاف دارد، که باشکال می توان این هر دو را به یک نام خواند... در بایزید بسطامی (م: ۲۹۱ق) تأثیر فکر بودایی دیده می شود، و شاید فناء فی الله او از نظریّهٔ نیروانای بودا تأثیر گرفته است. بایزید نیز مثل حسین بن منصور در وحدت وجود چنان پیش می رود که «لیس فی جُبّتی سوی الله» (در جامهٔ من جز خداکسی نیست) می گوید. شاید نظریّهٔ وحدت وجود او از تفکر هندی تأثیر گرفته باشد».

دکتر طه حسین مصری میگوید :

\_\_\_و ستها

تصوّف یک مذهب اسلامی خالص نیست، بـلکه مذهبی است هندی که نزد رواقیان و حکماء اسکـندرانـی رنگ یونانی یافته، سپس در ایّام بنیعبّاس رنگ اسـلامی گرفته است<sup>۱</sup>.

مؤلفان «تاریخ فلسفه در جهان اسلامی»، در انتقاد بر این نظریّهٔ دکتر طهحسین میگویند :

ما عقیدهٔ دکتر طه حسین را در کتاب «ذِکْریٰ ابی العلاء» نمی پذیریم، تصوّف اسلامی یک مذهب هندی با رنگ فلسفی یا اسلامی نیست، بلکه ریشهٔ آن اسلامی است که عناصر هندی در آن داخل شده و بر آن اثر گـذاشـته است.۲

چه فرق میکند؟ وقتی دیدگاه شناختی و اعتقادی و همچنین روش سلوکی خالص نبود، و صددرصد از حاق متن قرآن و اسلام گرفته نشده بود، و عناصری از تفکّرات بودایی و سلوک هندی در آن

۲۴۹ همان ماندر جهان اسلامی»، ص ۲۴۹.
 ۲۰ همان مأخذ.

نفوذ یافت و تأثیر گذاشت، دیگر آن صورت کامل و خالص قرآنی نیست. اینها حقایق دردناک و صفحات اسفانگیزی است در تاریخ اسلام. و اینهمه نتیجهٔ دور شدن و دور ماندن از معصوم است. خود را از معصوم بینیاز پنداشتند و به همه کس نیازمند شدند.

و اینجاست که کسانی که در پی «سلوک خالص قرآنی» باشند و اهمیّت آن رادریافته باشند، از این طریقتها و سلوکها میگریزند، اگرچه آنها رنگ عوض کرده باشند و در میان عارفان نیز رواج یافته باشند، و آثاری هم بر آنها مترتّب باشد. آری، سلوک و جزئیّات آن نیز باید مستند به وحی و اهل وحی باشد. در این حدیث عظیم بژرفی بنگرید، که امام علی بن ابیطالب«ع» به کُمیل بن زیاد نخعی می فر ماید : یا کُمیل! لا تَأْخُذْ إِلاَّعَنّا، تَکُنْ مِنّا.<sup>۱</sup> \_ای کمیل! جز از ما فرا مگیر، تا از ما باشی.

نيز با ژرفنگری هر چه بيشتر در اين وصيّت امام موسىبن جعفر «ع» به هِشامبن حَكَم عميق شويد :

يا هِشام!... ما أَدَّى العبدُ فريضةً من فرائضِالله ِ حتّى عَـقَلَ عنه.<sup>۲</sup>

ـ ای هشام!... بنده هیچ فریضهای از فریضههای خدایسی را ادا نخواهد کرد مگر اینکه از خدا فراگرفته باشد.

و این فراگیری از خدا، پس از نزول قرآن و صدور «حدیث ثَقَلین» (که منشورابدی هدایت آسمانی است)، همان فراگیری از قرآن و معصوم«ع» است نه جز آن، فراگیریی خالص و بدور از تخییر و تأویل. و راه «صیرورت قرآنی» منحصر به همین راه است با کـمال

- ۱. «تحف العقول» ص ۱۱۹.
- ۲. «تحف العقول» ص ۲۹۳.

دقت و مراقبت. در اینجا سه خالصسازی و خـالصمانی ضـرورت دارد :

۱ ـ خالص سازی اعتقادات (مبانی جهان بینی ایمانی). ۲ ـ خالص سازی سلوک (آداب حرکت قلبی). ۳ ـ خالص سازی نیّت (انگیزهٔ تلاش انسانی).

پس باید همهٔ امواج افکار و اندیشهها، و مفاهیم و اصطلاحات، و اوهام و تصوّرات را شکافت، و در دریای خروشان تعقّل صحیح قرآنی، و اعمال صالح دینی، با قطبنمای فطرت و بادبان هدایت پیش رفت تا به ساحل «صیرورت قرآنی» رسید.

و اگر میرزای اصفهانی، پس از استفادهٔ سلوکی از محضر بزرگانی چند، درسلوک نیز راه دیگری در پیش میگیرد از اینجاست. آنان که میرزای اصفهانی از وجودشان بهره برده است، کسانی بزرگ بودهاند، لیکن میرزا را شوری دیگر در سر می افتد، و جدایی نظری او را به جدایی عملی و سلوکی نیز میکشاند، و می رود تا بپرسد :

> شب تار است و ره وادی ایمن در پیش آتش طور کجا، موعد دیدار کجاست؟

عقل دیوانه شد، آن سلسلهٔ مشکین کو دل زماگوشه گرفت ابروی دلدارکجاست؟

و سپس در آویختن در دامان توسّلاتی گران، و اشکباران ریگهای مسجد سهله(که اشارهای دراین باره، در زیستنامهٔ میرزا، از آیةالله محسنی ملایری نقل شد)، تا طلوع نیّر سعادت و بروز فرخندهٔ رسیدن به سرچشمهٔ آب حیات، و آنگاه بریدن دل از راهها و روشهای دیگر، آری : هر که در مطلع خورشید نشیند، هرگز دل به ماهی ندهد تا چه رسد مصباحی علم قرآن نتوان جست زکس جز معصوم چون گشایند دری، بی مدد مفتاحی؟ بحر علم ازلیّ و ظلمات افکار غرق گشتی، چو نرفتی زپی ملاّحی زنده کن فطرت خود را و به قرآن روآر گر فتوحی طلبی، رو بطلب فتّاحی

\*

و در عصر غیبت کبری، حصول تشرّف برای برخی حتمی است (و چه بسامقتضای «قاعدهٔ لطف» نیز باشد). و در شرح زندگانی برخی از بزرگان نیز بدان برمی خوریم. و سعادت تشرّف برای حضرت میرزای اصفهانی جزء مسلّمات است. و از اینجاست که معارف خاص میرزای اصفهانی، بگونه ای عجیب، با فطرت و دریافته ای فطری هماهنگ است، و با اخبار اهل بیت «ع» کاملاً منطبق است. یک نمونه موضوع «نفس» است که میرزای اصفهانی آن را مجرّد تام نمی داند و دارای شَبَحی مثالی می شناسد (البته نه جسم عنصری ظلمانی، چنانکه واضح است). و در این باره می نگریم که عالم جامع، ملامحسن فیض کاشانی (م: ۱۹۱۱ق) چنین می فر ماید :

المرادُ بالرّوحِ هُنا مايُشيرُ إليه الإنسانُ بقولِه: «أَنَا»، أَعْنى: النّفسَ النّاطقة. وقد تحيَّرَ العقلاءُ في حقيقتِها. والمستفادُ من الأخبارِ عنِ الأَئمتِ الأَطهار، سلامُالله عليهم ـ كما يأتى ـ أَنّها شَبَحُ مِثاليٌّ علىٰ صورةِ البدن. وكذلك عَرَّفَهَا المُتأَلِّهُون بمجاهَداتِهم و حَقَّقَها المحقِّقون بمشاهداتِهم؛ فهي لَيسَتْ بجسمانتي محض، ولابعقلانتي صِرْفٍ، بل بَرزَخٌ بينَ الأمرَين و متوسِّطٌ بينُ النَّشاَتَين، من عـالُم المَـلكوت. وللأُنبياء والأولياء ـ صلواتُالله عليهم ـ روحٌ آخَر فوقَ ذلك، هى عقلانيَّةُ صِرْفَة، و جَبَرُوتَيسَةُ مَحضَة <sup>(</sup>.

-مقصود از «روح» در اینجا، همان است که انسان با واژهٔ «من» به آن اشاره می کند، یعنی نفس ناطقهٔ انسانی، که دربارهٔ حقیقت آن خردمندان درحیر تند. آنچه از احادیث اثمّهٔ طاهرین«ع» فهمیده می شود این است که روح آدمی شبحی است مثالی، دارای همان شکل و شمایل بدن. متألّهان نیز از راه مجاهدات (ریاضات) خود، روح را همینگونه معرفی کردهاند، و محقّقان (از الهیّین)، حقیقت روح را در حال مشاهده همینسان دیدهاند. بنابراین، روح نه مادّی خالص است نه مجرّد کامل، بلکه دارای کیفیّتی است موجودات جهان مجرّد، و خود از ملکوت است. البتّه پیامبران و امامان - صلوات الله علیهم - را روحی دیگر است برتر از این روح، که آن مجرّد کامل و جبروتی (فوق برتر از این روح، که آن مجرّد کامل و حبروتی (فوق

پس بر پایهٔ این اصول و واقعیّات است که بدینگونه میرزای اصفهانی، ازمفاهیم و اصطلاحات قوم چشم می پوشد، و با واژگانی خاص معارف قرآنی و حدیثی حقایق بسیاری را باز میگوید، و با اینکه در عصر غیبت کبری زندگی میکرده است، در عرضهٔ معارف اهل بیت ع»، مانند اصحاب خاص معارفی معصومین «ع» جلوه میکند، و علوم معارفی خویش را تا می تواند سره و خالص قرار می دهد؛ و به تعبیر خود آقایان عرفا، متحقّق می شود به آیهٔ کریمهٔ «و ما

آتاكُمُ الرّسولُ فَخُذُوه...». <sup>١</sup>

پس سیر باید طبق سیرهٔ پیامبر اکرم«ص» و تعالیم اوصیای او باشد، تا نتیجهٔ آنرسیدن به معرفتی باشد مطابق حقایق معارفی آنان. سخنی که دربارهٔ میرزای اصفهانی گفته شده است، و در پیوست بعد، از حاج شیخ عبدالله نورانی نقل خواهیم کرد، از این بابت است، یعنی معارف خالص و سلوک خالص باعث شده است تا ایشان به مراحل بالایی از علم به حقایق و تحقّق به آن علم برسند.

و واقع این است که باید به همهٔ بزرگان اهل کمال، بویژه آنان که خود فقیه نیز بوده اند، به دیدهٔ احترام نگریست. و اینجانب برای بزرگانی از قبیل «ملاحسینقلی همدانی» (م: ۱۳۱۱ق)، «شیخ محمد بهاری همدانی» (م: ۱۳۲۵ق)، «آقا سیّد احمد کربلائی» (م: بهاری همدانی» (م: ۱۳۲۵ق)، «آقا سیّد احمد کربلائی» (م: ۱۳۷۲ق)، «میرزا جواد آقا ملکی تبریزی قمی» (م: ۱۳۴۳ق)، و امثال آنان عظمتی ویژه قائل است، لیکن هنگامی که به سیّد موسی زرآبادی قزوینی، و میرزا مهدی اصفهانی خراسانی، و شیخ مجتبی قزوینی خراسانی، و شیخ علی اکبر آلهیان تنکابنی می اندیشد، با شناختی که در حق آنان پیداکرده است، و مینگرد که آنان به چه قلّه ای رسیدند در «انسانیّت»، و چه فیضی بردند از «هدایت»، و شایستهٔ چه عنایتی گشتند از مقام «ولایت»، در حسرتی عمیق غرق می شود، و از بی نصیبی و نالایقی خود رنجها می برد،

> امید است از آنان که طاعت کنند که بی طاعتان را شفاعت کنند.

۱. اشاره به سخن محیی الدین بن عربی، «فتو حات» ج ۴، ص ۱۸٦.

## پيوست ١٣

استاد استادان

کتاب «مکتب تفکیک»، با ۵۰ مطلب و ۹۰۰ مسئلهٔ علمی و تحقیقی که مطرح کرده است، در عرضهٔ مقصود بسنده است. یعنی با همین مقدار، طرحی از «مکتب» داده شده و وظیفه اداگشته است. از اینرو زیستنامهها در جوهر مطلب تأثیری ندارد، بطوری که اگر همهٔ زیستنامهها از مقاله حذف گردد، موضوع «تفکیک» حضور و اهمیت خود را در تاریخ فکر و اندیشه و عقاید اسلامی و دفاعیّات قرآنی همچنان حفظ خواهد کرد، لیکن اینجانب از باب مناسبت، در شصتمین سالگرد درگذشت متأله قرآنی قزوین، حضرت سیّد موسی زرآبادی ـ چنانکه اشاره شده است ـ شرح زندگانی ایشان و سپس بزرگانی چند را آوردم بویژه میرزای اصفهانی و استاد خود شیخ مجتبی قزوینی را، و در نظر نداشتم که مطلبی بر آنچه نوشته شد بیفزایم، لیکن اکنون برای اینکه این زیستنامهها تا اندازهای تک میل گردد، و برای پژوهشیانی که بخواهند در این باره کار کنند ا مواد بیشتری در دسترس باشد، تکملهای بر چند زیستنامه، از جمله زیستنامه

د کسانی چند، از حوزه و دانشگاه، که در این باره جویای مطلب شدهاند.

میرزای اصفهانی می افزایم که بیقین سودمند تواند بود. و چون ایس مطالب که آورده می شود همه مستند است، نویسندگان و محقّقان و مورّخان، شرح زندگانی و شناساندن شخصیّت این بزرگان را با این مستندات تدوین خواهند کرد.

آثار میرزای اصفهانی خراسانی و شیخ مجتبی قزوینی خراسانی، همانند است باکتاب «اصول فلسفه و روش ر ثالیسم» علاّمهٔ طباطبائی، که با چهار جلد حواشی و توضیحات و تعلیقات شهید مطهّری معنای خود را بازیافت، و جای خود را باز کرد. در عرضهٔ علمی این آثار، نخست باید مقدّمهای نوشته شود و اساس مکتب آنان شناسانده گردد، و نقطههایی از مذاقها و نظرهای علمی و معارفی ایشان که مستند به حقایق وحی و اخبار است و برای برخی از اذهان (در اثر انس با اصطلاحات) ناشناخته است، و حتی گاه عکس آن را پذیرفتهاند، مورد تشریح قرار گیرد، آنگاه به تنظیم «مقدّمات تمهیدی»، و تبیین «مقدّمات مطویّه»، و تکمیل «استنادات»، و مقایسهٔ آراء آنان با قرآن و احادیث، و آراء مخالف با قرآن و احادیث،

اینک چند اظهار نظر <sup>۱</sup> دربارهٔ میرزای اصفهانی و مقامات علمی او :

۱. در پیش (صفحات ۲۱۹ و ۲۳۴)، نظرهای بزرگانی چون آقابزرگ حکیم شهیدی، میرزای نائینی، آقاضیاء عراقی، آسیدابوالحسن اصفهانی، آشیخ عبدالکریم یزدی، آشیخ هاشم قزوینی، آمیرزا علی اکبر نوقانی را در بارهٔ مقامات علمی و عملی، قدرت تحقیق، قوّت قریحه، استقامت سلیقه، نظر صائب، فکر ثاقب، ذهن جوّال و اندیشهٔ فعّال ایشان خواندید؛ و شماری از بهرهمندان از تربیت علمی و عملی ایشان را حکه جمعی در شمار بزرگانند و برخی از نوادر ایام - شناختید؛ و تسلط ایشان را بر «علم جفر» و رموز آن نیز در تعیین بقیهٔ عمر خود، به خط خود آن جناب (ص تسلط ایشان را بر «علم جفر» و رموز آن نیز در تعیین بقیهٔ عمر خود، به خط خود آن جناب (ص تسلط ایشان را بر «علم حفر» و رموز آن نیز در تعیین بقیهٔ عمر خود، به خط خود آن جناب (ص تسلط ایشان را بر «علم جفر» و رموز آن نیز در تعیین بقیهٔ عمر خود، به خط خود آن جناب (ص تسلط ایشان را بر «علم جفر» و رموز آن نیز در تعیین بقیهٔ عمر خود، به خط خود آن جناب (ص تسلط ایشان را بر «علم جفر» و رموز آن نیز در تعیین بقیهٔ عمر خود، به خط خود آن جناب (ص تسلط ایشان را بر «علم جفر» و رموز آن نیز در تعیین بقیهٔ عمر خود، به خط خود آن جناب (ص تسلط ایشان را بر «علم کردید، بگذریم از قرب معنوی و اتصالات روحی او، پس چنو بزرگی جن میزاوار تکریم نیست.

امیدوارم کسالت جزئی باشد و تا بحال رفع شده، کسالت جنابعالی موجب کسالت همهٔ دوستان شما، بلکه عموم اهل علم است. امید است به برکات وجود حضرت ولیّ عصر«ع» بزودی زود رفع شود، و ارض اقدس به وجود جنابعالی مزیّن گردد، و سالهای سال اهل علم و غیرهم از محضر شریف استفاده نمایند، و همه گونه بهره ببرند، فإنّه مُجيبُ الدَّعَوات...

۲) استاد محمدتقی شریعتی مزینانی (م: ۱۳۶۶ش)، چنین میگوید :

از اساتید آن زمان، مرحوم میرزای اصفهانی بود، که فضلای مشهد همه به درس مرحوم میرزا می فتند، تا وقتی که مدرسه ها را به عنوان آثار قدیمه بستند و طلاّب را از آنجا خارج کردند و ما را هم بیرون کردند. البته اینها بهانه ای بود برای اینکه حوزه ها را جمع کنند. اصلاً می خواستند روحانیّت را جمع کنند. عرض کردم که فضلای مشهد به درس مرحوم میرزای اصفهانی می رفتند، فضلا و بزرگانی مثل حاج شیخ هاشم قزوینی، حاج شیخ مجتبی قزوینی، آقا میرزا جواد آقا تهرانی، که هنوز هستند، و همان کتاب «عارف و صوفی چه می گویند؟» ناظر به مطالب و تـذکرّات میرزای اصفهانی است که ایشان نوشته اند. و مذاق همهٔ اینها هم همان مذاق میرزای اصفهانی بود. و ما عصرها را با میرزای نوقانی میرفتیم به ایـوان حصیر بافها \_ ایوانی در ضلع شمال غربی مسجد (گوهر شاد) ـ ما هر شب میرفتیم آنجا و مینشستیم صحبت میکردیم. و آنجا بین من و ایشان بر سر فصاحت و بلاغت در قرآن بحثی پیش آمد و رفتیم پیش میرزای اصفهانی و آن بحث را پیش ایشان بردیم. تا آن وقت سابقه ای با ایشان نداشتم، گاهی در خیابان به هم بر میخوردیم، و ایشان بزرگواری نموده احوالپرسی میکردند، یا مطلبی طرح میکردند و ما را مسافتی بهمراه میبردند، امّا به عنوان اینکه به منزلشان برويم، از درس ايشان استفاده كنيم، تا آن موقع بـه آنـجا نرفته بوديم. و از آن به بعد عصر پنجشنبه ها به حضورشان مى رفتيم. و ايشان هم بيش از ارزش بنده اظهار لطف می کردند... در منزل خود ایشان درس بود. در «مدرسهٔ نوّاب» هم درس میدادند، و فیضلای طراز اوّل حوزهٔ مشهد، مثل آقاشیخ هاشم قـزوینی، و حـاج شـیخ مـجتبی قزوینی ـ دیگر از اینها که بالاتر نداشتیم ـ و بـعد از آنـها کسانی مثل حاج شیخ محمود حلبی، و میرزای نـوقانی، و آقامیرزا جواد آقاتهرانی و دیگران، همه از شاگردان میرزای اصفهانی بودند، و همه در برابر او تسلیم بودند.

ایشان با فلسفه مخالف بود، و همهٔ اینها را از فلسفه برگرداند. مردی بسیار با تقوی و شریف و دانشمند بود. وقتی فلسفه را رد میکرد اینطور نبود که بی جهت بگوید که فلسفه مردود، بلکه تمام مباحث فلسفی را ـ جزء بجزء ـ نقل میکرد، و به شاگردانش میگفت که شما که اینجا نشسته اید همه فلسفه خوانده هستید <sup>۱</sup>، ببینید من درست فهمیده ام یا

<sup>.</sup> شاگردان میرزای اصفهانی که گرد وی را گرفتند ـ و نام جمعی از آنان در زیستنامه ذکر شد ـ اغلب از اعاظم و افاضل حوزهٔ خراسان بودند، و استاد دیده و دارای تبخُّر و از جمله محضر ←

نه؟ اگر من بد فهمیدهام مرا راهنمایی کنید، و مطلب بزرگان فلسفه، مثل ملاصدرا، یا ابن رشد، یا ابن سینا را نقل می کرد، و بعد از تصدیق آقایان فضلا، آن وقت از روی مبانی صحیح علمی، و با استفاده از احادیث و روایاتی که از ائمّه رسیده ـ که با فلسفه مخالفت کردهانـد ـ آن مطلب را رد می کرد...<sup>۱</sup>

(۳) استاد علاّمه جعفری تبریزی، در معرفی عرضههای اصیل معارف قرآنی، و موقعیّت آیةالله میرزای مهدی اصفهانی، ایـنگونه میگوید :

ما نیز در جامعهٔ خود چنین طرز تفکّری [عرضهٔ معارف اصیل قرآنی و اسلامی] را در اشخاص معدودی می بینیم، که مهمترین آنها نظریّات آیت الله مرحوم آقامیرزا مهدی اصفهانی است. در گذشته من با تلامذهٔ بسیار با فضل و تقوای مرحوم آقامیرزا مهدی تماسها و بحثهایی داشته ام. نتیجه ای که از آن بحثها حاصل شد این بود که ایشان هم معرفت و جهان بینی و طرز تفکّر کلامی در اسلام را منکر نسبودند، بلکه مانند دیگر علما، معرفت را ضروری می دانستند، در نهایت ایشان از غوطهور شدن در اصطلاحات قدیمی یونانی، و در مسائلی که خشکیده و هیچگونه ار تباط حقیقی با واقعیّات ندارد، خودداری می کردند.<sup>۲</sup>

(۴) \_ عالم فاضل، استاد دکتر سیدجواد مصطفوی خراسانی

 ← استادان بزرگ و معروفی چون آقابزرگ حکیم شهیدی و حاجی فاضل خراسانی و شیخ اسدالله عارف یزدی را درک کرده بودند.
 ۱. مجلّهٔ «کیهان فرهنگی»، سال اوّل، شمارهٔ ۱۱، بهمن ماه ۱۳۶۳ ش.
 ۲. «تکاپوی اندیشه ها»، ص ۵۱۹\_۵۰٬۵۲۰ چاپ دفتر نشر فرهنگ اسلامی، تهران (۱۳۷۳ ش). (م: ١٣٦٨ش)، صاحب آثار گرانقدر متعدّد، از جمله «الکاشف عن ألفاظِ نهجِالبلاغة فی شُروحِه»، و ترجمه و شرح «اصول کافی» و... ایشان وضع حوزهٔ علمیّهٔ مشهد مقدّس، پس از حوادث شهریور ۲۰ را یاد میکند، و از جمله چنین میگوید :

... باید بگویم که مؤسّس واقعی حوزه<sup>۱</sup>، مرحوم میرزا مهدی اصفهانی بودند. بسیاری از علما با فشار و خفقان دوران رضاخان روحیّهشان ضعیف شده بود و کاری به این کارها نداشتند. میرزای اصفهانی... بین سالهای به این کارها نداشتند. میرزای اصفهانی... بین سالهای مدرسه و بعداً هم در منزلشان درس میدادند. و باز از تدریس ایشان در منزلشان هم جلوگیری کرده بودند...

حدود ۱۰ سال را در «مدرسهٔ نوّاب» گذراندم و «رسائل» و «مکاسب» و «کفایه» را در آنجا خواندم. مرحوم میرزا علی اکبر نوقانی متولّی همین مدرسهٔ نواب بود، که از مـدارس خوب مشـهد بـه شـمار مـی آمد. در آن زمان می شنیدیم که ۱۷ مدرسه در مشهد هست، ولی مدرسهای که طلبههای فعّال و کوشایی در درس آنـجا جـمع بـاشند مدرسهٔ نوّاب بود، آنـهم بـواسـطهٔ ایـنکه مـتولّی بـه آنـها

۱. یعنی حوزهٔ علمیّهٔ مشهد مقدّس، پس از حوادث شهریور ۲۰. اینجانب یاد میکنم که مرحوم آیةالله، حاج میرزا احمد کفائی (م: ۱۳۹۵ق)، فرزند مرحوم آیةالله العظمی آخوند ملامحمدکاظم خراسانی (م: ۱۳۲۹ق) ـ که از رؤسای روحانی و با نفوذ خراسان بود ـ نیز در بقای حوزه و تأسیس و رونق آن پس از شهریور ۲۰ نقش مؤثّر داشت. نقش ایشان بیشتر از نظر نفوذ و قدرت بود، و نقش میرزا مهدی اصفهانی از نظر معنوی و تربیت. و حاج میرزا احمد کفائی کفائی نیز از جمله علاقه مندان به میرزای مهدی اصفهانی از نظر معنوی و تربیت. و حاج میرزا احمد میرزا احمد میرزای مهدی اصفهانی از نظر معنوی و تربیت. و حاج میرزا احمد کفائی نیز از جمله علاقه مندان به میرزای اصفهانی بوده است، و برخی از مراحل کمالی میرزا، از جمله موضوع «خلع بدن» را ایشان نیز نقل میکرده است. برخی دیگر از علما و مدرّسان و الامقام حوزه، از جمله، حاج شیخ هاشم قزوینی، حاج شیح مجتبی قزوینی، حاج میرزا علی علی اکبر نوقانی، شیخ محمدتقی ادیب نیشابوری (ادیب ثانی) نیز در رونق یابی مجدّد حوزه مشهد سهم داشته اند.

میرسید. مرحوم میرزا علی اکبر نوقانی خود، هم مؤلّف بود، و هم منبری خوبی، و گاهی کتاب ، کفایه ، را هم درس میداد. چون ایشان شخصاً به طلبه ها میرسید، واقعاً مدرسهٔ نواب مدرسهٔ نمونه ای بود. ایشان عالم شریفی بود. او هر روز می آمد و از طلبه ها خبر می گرفت. خود آن مرحوم از همان ابتدا که مرحوم میرزای اصفهانی حوزهٔ مشهد را تأسیس کردند از شاگردان ایشان بود. در عرض این ۴۰ سال، شاید الآن صدها مجتهد، مدرّس، محقق و امام جمعه و جماعت که در اطراف و اکناف ایران [و خارج ایران] پراکنده هستند، نقطهٔ آغاز و سرچشمه اش همان مرحوم میرزا مهدی اصفهانی بود. او جوانها را تشویق می کرد که بیایید درس بخوانید. خود او و شاگردانش این تشویق و ترغیب را از وظایف شرعی خود میدانستند... ييــــوستها

آنچه مسلّم است مرحوم میرزا مکتبی داشتند که به نظر من در آن زمان آثار فوق العاده ای داشت. من قضیه ای یادم آمد که آقای آقا شیخ محمود حلبی فرمودند؛ در جلسه ای بودیم که دو نفر از آنها فوت کرده و سه نفر زنده هستند: آقاشیخ محمود حلبی، بنده و آقای مدرّس رضوی از بین [آن] جمع زنده ایم. دو نفری که فوت کرده اند مرحوم فروز انفر و دایی ما مرحوم اشرف الو اعظین بودند. آقای فروز انفر به ملاقات دایی ما در تهران آمده بودند -گمان می کنم این قضیه متعلّق به بیش از ۲۰ سال پیش است موضوعی است و اقعاً مهم، که یک نفر در مشهد بیاید و شاگردان آقابزرگ حکیم (که ایشان از شاگردان بزرگ میرزای جلوه، فیلسوف معروف، بوده)، نظیر آقاشیخ

یعنی موضوع میرزای اصفهانی و تحوّلی که در مشهد به وسیلهٔ ایشان پدید می آید.

مجتبی قزوینی فلسفه خوانده، آقامیرزا جواد آقای فلسفه-خوانده، آقای شیخ غلامحسین<sup>1</sup>، و همهٔ این افراد فلسفه-خوانده را برگرداند. این، مطلب آسانی نیست. بواسطهٔ اینکه اینها دانشمندانی بودند که دلیل سست را قبول نمی کردند. این آقایان خواب دیدن، و نقل از دیگران، و شعار و کلّیگویی را قبول نمی کردند، و اگر کوچکترین خللی در برهان بود آن را نمی پذیرفتند. آقای آقاشیخ محمود می گفتند، آقای فروزانفر پرسید که این مکتب چه بوده؟ آقای میرزا مهدی اصفهانی در مشهد بودند، و شنیدم که شما هم قبول کردید، اصلاً ایشان چه می گفتند؟ آثاری از ایشان مانده یا نمانده؟ آقای آقاشیخ محمود حلبی، ۲۰ حضور داشتند پاسخ دادند که:

ابتدا ایشان [یعنی میرزای اصفهانی] شاگرد میرزای نائینی بودهاند، و تصدیق اجتهاد از میرزای نائینی و آقای سیّد ابوالحسن اصفهانی داشتند و به مشهد آمدند. ما هم از اوّلی که منطق خواندیم تا این زمان <sup>۲</sup> می شود گفت که الآن <sup>۳</sup> ۱۸ سال است که با مطالب فلسفه خو گرفته ایم، اینها را هم وحی مُنزَل می دانیم، این جور بودیم. شنیدیم که ایشان آمده است و فلسفه را رد می کند، و توی «مدرسهٔ پریزاد» شبها درس می دهد. ابتدا قضیّه را جدّی نگرفتیم و

 آقای دکتر محمد باقر نوراللهیان، که از کسانی هستند که محضر میرزای اصفهانی را درک کردهاند و در برخی از درسهای عام ایشان حاضر می شدهاند، دربارهٔ شاگردان میرزا چنین می گویند: «... آقای آقا شیخ غلامحسین محامی ـ که از مدرّسین و فلاسفهٔ درجهٔ یک مشهد بودند ـ از شاگردان ایشان بشمار می فتند. آقای آقا شیخ محمود حلبی، از شخصیّتهای علمی و از کسانی بودند که چندین ماه ـ شاید در حدود ۵، ۲ ماه ـ مبارزات علمی با مرحوم آقا میرزا مهدی اصفهانی داشتند» ـ مجلّهٔ «کیهان فرهنگی»، سال دوم، شمارهٔ ۲۱، اسفند ماه ۱۳۱۴ ش. ۲ و ۳. مقصود زمانی است که به حضور و درس میرزای اصفهانی می روند. به درسشان نرفتیم، بعد دیدیم همهٔ اساتید، کسانی که در حوزهٔ مشهدِ آن زمان اگر بگوییم ۲۰ نفر بودند، از این عده، ۱۷ نفر به درس ایشان رفتند و مکتب ایشان را پذیرفتند. به این جهت است که عرض میکنم ایشان واقعاً انقلاب علمی کرد. مثلاً ۲ نفری که نپذیرفتند، مثل آقای کفائی، مدرسی بود جداگانه، ولی او هم با ایشان مخالفت نمی کرد. شنیده نشد که یک نفر از علمای سرشناس مشهد بماند و مکتب ایشان را قبول نکند. این جور بود...

... خود آنها (فلاسفه) هم اصالةالوجودي دارند و اصالة الماهوي. اين در خود فلاسفه هم هست، يكي اصالة الوجودي مي شود و آن ديگري اصالة الماهوي. اختلافات مبنایی دارند. یکی حرکت را در ۴ مقولهٔ «کم» و «کیف» و «این» و «وضع» میداند، بعد ملاصدرا حرکت جوهری را هم اضافه کرده ، باز ملاّعبدالرّزاق لاهیجی این را رد کرده و میگوید، من اصلاً حرکت جوهری را قبول ندارم. در ميان خود فلاسفه آنقدر اختلاف هست كه الى ماشاءالله. من در مقالهای نوشتم که نسبت به کیفیّت علم خدا، ۳۲ قول نقل شده است که این علم به چه نحو است. یک خدا بیشتر نداريم، ۳۲ قول داريم كه علم خدا چگونه است... اسلام میگوید در همه چیز فکر کنید ولی در ذات خـدا فکر نکنید، زیرا خدا نامحدود است و فکر شما محدود... مرحوم ميرزا مي گفته كه بعضي از نتايجي كه فلاسفه می گیرند با قرآن مخالف است... این در فلسفه درست نیست که ماکتاب یک فیلسوف را محور قرار داده و آن را درس بدهیم، و افکار طلاّب و حوزه را در آن مبانی که آن آقا تأسیس کرده قالبگیری کنیم، باید فلسفه هم اجتهادی

باشد...<sup>۱</sup> باشد...<sup>۱</sup> (۵) ـ عالم فاضل، استاد حاج شیخ محمدکاظم مدیر شانه چی میگوید : ... مرحوم آیةالله آمیرزا مهدی اصفهانی، که از مجتهدین وارسته و زهّاد مشهد بودند، و شاگردان بزرگی تربیت کردند... تربیت کردند... ... دیگر از اساتید فقه و اصول (خارج) بنده ... دیگر از اساتید فقه و اصول (خارج) بنده بتر تیب، مرحوم حاج شیخ مجتبی قروینی است، که از علمای وارسته و جامع معقول و منقول مشهد بودند که ما [نز د ایشان]، یک دوره اصول، بر مبنای مرحوم نائینی، و نظرات استاد حاج شیخ، یعنی مرحوم آمیرزا مهدی اصفهانی، و نیز مبحثی از فقه خارج را دیدیم.<sup>۲</sup> . میگوید :

یکی دیگر از مدرّسین فقه و اصول و معارف، مرحوم آیةالله میرزا مهدی اصفهانی بود. او از شاگردان دورهٔ اوّل درسی مرحوم نائینی بود... یک سال از درس معارف مرحوم میرزای مهدی اصفهانی، و نیز یک دوره از درس معارف و هم از درس خارج اصول حاج شیخ مجتبی قزوینی استفاده کردهام.

(٧) \_ حجّةالاسلام، حاج شيخ عبدالله نورانی، دربارۀ حوزۀ

 مجلّهٔ «کیهان فرهنگی»، سال دوّم، شمارهٔ ۱۲، اسفندماه ۱۳۱۴ ش. ۲. «کیهان فرهنگی»، سال چهارم، شمارهٔ ۵، مردادماه ۱۳٦٦ ش. ۳. مجلّة «حوزه» (شمارة ويژة بزرگداشت «آيةالله العظمى بروجردى»)، سال هشتم، شمارة اول و دوّم (فروردین ـ تیرماه ۱۳۷۰ش)، ص ۲۰۱ و ۲۰۳.

علمیّهٔ مشهد مقدس، میگوید :

امًا وجود مرحوم ميرزامهدي اصفهاني، كه از شاگردان طراز اوّل میرزای نائینی بود، و تربیت شدهٔ مىحضر علماي بزرگى بود، در مشهد غنيمتى بشمار می رفت، کسانی که با مکتب او آشنا بیستند معتقدند که از جهت «علوّ نفس» و «تألُّه» بسیار پیشرفته بود، بطوری که برخي اظهار ميدارند كه از جهت مبادي اخلاق، از مرحوم ملاً حسينقلي همداني يخته تر و كاملتر بود. از نظر فـقاهت نیز از استادش میرزای نائینی درجهٔ اجتهاد گرفته بود، و ب.ه تمام مبانی استاد آشنا بود. در مراحل بعدی، مرحوم آقا -میرزا احمد خراسانی، فرزند کوچکتر آخوند صاحب «کفایه»، حوزهٔ درس و بحث داشت. و در دورهٔ سطح، مرحوم آقاشیخ کاظم دامغانی و مرحوم شیخ هاشم مدرّس قزويني به تدريس مشغول بودند. ... مرحوم آیةالله میرزا مهدی اصفهانی برای اخلاق عملي و سير و سلوک و نوافل و عبادات اهميّت فراوانی قائل بودند، و توجّه فراوانی به پـرورش نـیروهای روحانیّت داشتند، و همواره معنویّت در حوزه را، در خطّ ائمّة طاهرين«ع»، مورد تأكيد قرار ميدادند. <sup>١</sup> (۸) \_استاد دکتر احمد مهدوی دامغانی می گوید : ... آن ايّام، جناب دكتر<sup>۲</sup>، در «مـدرسهٔ دو در»... در يک حجرة فوقاني، قسمت جنوب شرقي مدرسه ٧كه آن حجره

حجرة فوقائی، فسمت جنوب شرقی مدرسه ـ که آن حجره اساساً حجرة پربرکتی بود ـ زندگی میکردند. حجرة آقای

 ۱۹ «هفته نامهٔ بعثت» (۱۹ دی)، سال سیزدهم، شمارهٔ ۱۰، شمارهٔ مسلسل ۱۴۳، شنبه ۷۱/۳/۲ (فوق العاده).

۲. یعنی دکتر محمد جعفر جعفری لنگرودی.

راشد و بعضی علما در آنجا بود. و یکی از مفاخر خراسان، یکی از اعاظم حوزه، یکی از اساتید مسلّم حوزه، و اصلاً استاد الاساتید، مرحوم آیةالله حاج میرزا مهدی اصفهانی \_ رضوانالله علیه \_عصرها در آن حجره جلوس میفرمودند. ... و معارف اسلامی، نه معارف اسلامی مصطلح امروزی، بلکه آن مقدار معارف لطیفهای است که منبعث و مستّخذ از عسلوم عالیهٔ اهل بیت عصمت و طهارت \_ صلواتالله علیهم اجمعین \_است، آن ایّام در مشهد منحصر بود به مرحوم آیةالله حاج میرزا مهدی اصفهانی...<sup>۱</sup>

مجلّة «كيهان فرهنگى»، سال اول، شمارة ٦، شهريور ١٣٦٣ش.

## پیوست ۱۴ فلسفه و شیخ استاد

حضرت شیخ استاد (حاج شیخ مجتبی قزوینی خراسانی – رحمةالله علیه رحمةً واسعة)، سالهای متمادی نزد استادان فلسفه و عرفان \_ با استعدادی مـمتاز و قـوی \_ بـه تـحصیل این دو رشته می پردازد، استادانی چونان آقا بـزرگ حکیم (فیلسوف معروف خراسان، در نیمهٔ نخست سدهٔ چهاردهم)، و شیخ اسدالله عارف یزدی؛ و پیش از آن در قزوین، در خدمت حضرت سیّد موسی زرآبادی (که استادان ایشان را در فلسفه و عرفان یادکرده ایم).

و چون ایشان جَنَمی معارفی میداشت<sup>۱</sup>، و به مربّی و مُکمِّل بزرگی چون حضرت سیّد موسی زرآبادی رسیده بود، از جوانی وارد ریاضات شرعی و سلوک روحی قرآنی شده مطالب را بصورتی عمیق دریافته بود، و مورد تأمّل مستقل قرار داده بود، و به درست و نادرست آرا و اقوال پی برده بود. سالهای دراز تحصیل فلسفه و عرفان نـزد استادان را خود اینچنین یادکرده است: «داعی پس از سالها تحصیل

۱. و سپس که صاحب «اسماء» و «اسرار» شد، و در «علوم غریبه» از استادان کم مانند گشت، این چگونگی بیشتر روشن گردید.

فلسفه و عرفان برخود واجب دیدم...، ۲

و بدینگونه حضرت شیخ استاد، خود، استاد مسلّم فلسفه گشت، آنهم فلسفهٔ اجتهادی و انتقادی؛ و سالهای سال در حوزهٔ خراسان فلسفه تدریس کرد، و مقام بلند ایشان در استادی جزء مسلّمات بود، و افاضل بسیاری از محضر ایشان - بجز رشته های دیگر - فلسفه آموختند:

(۱) ـ حجّةالاسلام، دكتر سيّد جواد مصطفوى :

« شرح تجرید» علاّمه را پهلوی مرحوم آقا شیخ مجتبی قزوینی، که «جامع المعقول و المنقول» بود خواندم، و قسمتی از «اشارات» را نزد مرحوم آقا شیخ هادی کدکنی فراگرفتم.<sup>۲</sup>

(۲) ـ استاد شیخ محمد واعظزادهٔ خراسانی، در مقام ذکـر استادان خویش :

در سطح، مرحوم حاج میرزا احمد مدرّس، و حاج شیخ کاظم دامغانی، و حاج شیخ هاشم قزوینی، و حاج شیخ حسین بِجِستانی؛ در فلسفه، مرحوم شیخ سیف الله اَیْسی، و حاج شیخ مجتبی قزوینی؛ در دروس خارج، عمدتاً، مرحوم حاج شیخ هاشم قزوینی، و بطور پراکنده، درسهای آیة الله (حاج سیّد یونس) اردبیلی، آیة الله (حاج میرزا احمد) کفائی و برخی دیگر. یک سال هم از درس معارف مرحوم میرزای اصفهانی، و نیز یک دوره از درس معارف و هم از درس خارج اصول مرحوم حاج شیخ مجتبی قزوینی استفاده

۲. «بیان الفرقان» ج ۱، ص ۲.
 ۲. مجلّهٔ «کیهان فرهنگی»، سال دوّم، شمارهٔ ۱۲، اسفند ماه ۱۳٦۴ش.

پيــــوستها

کردهام <sup>۱</sup> ایشان همچنان در شمار «مدرّسین عمدهٔ فلسفه در آن زمان»، از حاج شیخ استاد نام میبرند.۲

توضيـــح

«درس معارف» که تعبیر میکنند، مقصود این نیست که دربارهٔ هر مسئله و موضوعی از مسائل و موضوعات معارفی (مبدئی و معادی)، چند آیه و حدیث \_بصورتی ساده و روخوانی \_ مطرح گردد، و پروندهٔ موضوع مورد سخن بسته شود. شیخ استاد در درس معارف نیز، در هر مسئلهای (علم خداوند، اراده، خلقت عالم، خلقت ارواح، قضا و قدر، جبر و تفویض، دعا، وحی، معاد و...) که مطرح می کردند، نخست مبنای فلسفه و عرفان را در آن باره شرح می دادند، و اشکالات علمی آن را بیان می نمودند، و با مبنای قرآنی در مسئله مقایسهای بعمل می آوردند، و پس از روشن شدن فرق سه مبنی، به توضیح و تشریح مبنای قرآنی \_با استفادهٔ تحقیقی و تفقٌهی از اخبار \_ می پرداختند.

و اکنون، پس از سالها \_نزدیک به چهل سال \_که از آن ایّام و آن درسها میگذرد، چون یاد آن روزها و حضورها به خاطرم می آید، لذّت علمی و سرخوشی روحی و روحانی در جانم زنده می شود: درسهایی که در آنها مطالب بزرگان بصورتی «پاکیزه» گفته می شد، و سپس نقد علمی آن بیان میگشت، و آنگاه که ذهن آماده پذیرش حقایق دیگری \_ حقایق والای وحیانی \_ می شد، معارف سره قرآنی با تعالیم ناب اوصیایی، بهمراه توضیح و تبیین عرضه می گردید. و در چنین احوالی \_گاه \_با یاد سیمای متحقّق بالفکر والذّکر شیخ استاد،

۸. مجلّهٔ «حوزه»، شمارهٔ ویژهٔ «آیةالله بروجردی»، ص ۲۰۲ - ۲۰۳.
 ۲۰ همان مأخذ، ص ۱۹٦.

دیگر از اساتید فقه و اصول (خارج) بنده، بترتیب، مرحوم حاج شیخ مجتبی قزوینی است، که از علمای وارسته و «جامع معقول و منقول» مشهد بودند، که ما یک دوره اصول بر مبنای مرحوم نائینی، و نظرات استاد حاج شیخ، یعنی مرحوم آمیرزا مهدی اصفهانی، و نیز مبحثی از فقه خارج را دیدیم... قسمت فلسفه را... در خدمت سه استاد بزرگوار گذراندم. اوّل مرحوم حاج شیخ مجتبی قزوینی، که ذکر خیرش گذشت، و در فلسفه از شاگردان مرحوم آقا بزرگ مشهدی ـ معروف به «شهیدی» ـ بودند، «شرح اشارات» خواجه نصیر الدّین طوسی، و مقداری از «شرح هدایهٔ» آخوند ملاّصدرا، و مقداری از «اسفار» ـ بخش

(۴) \_ حجّةالاسلام، حاج شيخ عبدالله نوراني :

فرد دیگری که از اساتید فلسفه و فقه و اصول بشمار میرفت، مرحوم شیخ مجتبی قزوینی بود، که برای خواص از اصحاب خویش متون فلسفی همچون «شرح اشارات»، «مشاعر»، «شفا» میگفتند... شیخ مجتبی قزوینی که کتب فلسفی تدریس میکردند و فلسفه مشّاء و اشراق میگفتند، به این معنی نبود که همهٔ مطالب فلاسفه را بپذیرند و یا آنها را وحی منزل بدانند، امّا معتقد بودند که

۱. مجلَّهٔ «کیهان فرهنگی»، سال چهارم، شمارهٔ ۵، مرداد ۱۳٦٦ ش.

بايد با فلسفه آشنا بود...'

روزگار تدریس مرحوم شیح استاد، در حوزهٔ عظیم علمی مشهد مقدّس حدود ۴۰ سال ادامه یافت. در آن ایّام - بویژه دورهٔ قبل از شهریور ۱۳۲۰ش - حوزهٔ مشهد مرکز فحول علما و برجستگان از فضلا و افاضل بود، و مدرّسانی بسیار زبده و ممتاز، مدرسها و منبرهای تدریس را رونق میبخشیدند. و با این چگونگی، درسهای شیخ استاد، همواره فاضلان و مستعدّان را جذب میکرد و پرورش می داد. چه بسیار از فاضلان و عالمان و دانشمندان و متفکّران و محقّقان و استادان و مؤلّفان و واعظان نیمهٔ دوم سدهٔ چهاردهم هجری قمری تا هم اکنون، در نقاط مختلف، از تربیت یافتگان و مستفیدان آن

## پيوست 1۵ قصيدة عينـــــيّه

پس از اشاره ای که در پیوست پیش به مقام بلند حضرت شیخ استاد در تعلیم و تدریس گذشت و زحمات گرانی که این مرد الهی و عالم ربّانی، در مدت زمانی چهل سال، برای حوزهٔ خراسان کشید، و خدمت ژرفی که به اسلام و مسلمانان کرد، و اقدامات بسیار مؤثری که در مبارزه با طاغوت به انجام رسانید، یاد می کنم که کمترینِ شاگردان بزرگوار آن معلّم گرانقدر این بندهٔ ناتوان است که مدّت ۱۲ سال خدمت ایشان را درک کرد، و در فلسفه و معارف و فقه و اصول از حضور وی بهره مند گشت.

وی به هنگامی که خدمت ایشان \_ بهمراه چند تن از دوستان \_ «شرح اشارات» می خواند، به سایر آثار ابن سینا نیز مراجعاتی داشت، و در همان روزگار (حدود ۳۵ سال پیش)، قصیدهٔ عینّ یه نفسیّهٔ خویش را سرود. این قصیده، تتبّع و استقبالی است از «قصیدهٔ وَرْقائیّه» شیخ الرّئیس ابن سینا. قصیدهٔ شیخ را، در طول سدهها، کسانی از عالمان و فاضلان استقبال کر دهاند، لیکن قصیدهٔ این حقیر به قصیدهٔ شیخ بسیار نزدیک شده است که اهل فن بدان توجّه خواهند کرد. البته چند نکته، از اسرار شناخت و شهود نفس و مراحل صیرورتی آن، در این قصیده، مورد اشاره قرار گرفته است، که در قصیدهٔ شیخ سخنی از آنها نیامده است، و اینجانب بعنوان پاسخ به سؤال حضرت شیخالرً ٹیس به آنها اشاره کرده است.

دوست دارم این قصیدهٔ فلسفی و حِکْمی و معارفی و نـفش شناختی را، در معرض مطالعه و مداقّـــهٔ خوانندگان این کتاب نـیز قرار دهم:

> طٰالَ الوُقوفُ لَدَى الحِميٰ بتَطَلُّع و مَسارِحُ الدَّهناءِ وَشْئُ الأَدْمُع بِمَذارفٍ وَكَفَتْ على أَطْلالِها وكَفَتْ شُهوداً للغَرام المُوجع دَمْعٌ، دَمٌ، سَهَرٌ، بِعَادٌ، لَهْفَةٌ فى طولٍ لما طَلَبُوا و هَولِ المَصْرَع مِن كُلِّ ذي وَجْدٍ يُذَوِّبُهُ أُسِّي بُعدُ المَنالِ و قُربُ رَبْوَةِ لَعْلَع فَتَحَنَّنُوا، وَثَبُوا وجَدُّوا وَابْتَلُوا بشَطائبٍ تَقْضى علَى المُسْتَنْجَع تاءُ التَّمام تكونُ في لام اللِّحا ـ ظِ إِذَا أَتَّىٰ مِن دُونِ أَيٍّ تَفَرُّع غَرُبَتْ شُموسُ السّالفاتِ بحسرةٍ والقومُ صَرْعىٰ حولَ ذاك المَطْلَع

پيــــوستها

۱.۱ ين قصيده، بهمراه ترجمة فارسي آن، دركتاب «ادبيّات و تعهّد دراسلام»، ص ۱۵ ۳-۲۲ ۳ آمده است.

47V

## پيوست ١٦

سلوك و شيخ استاد

شیخ استاد یکی از بزرگان اهل ریاضت و سلوک روزگار خویش نیز بود، البتّه سلوک و ریاضتی کاملاً شسرعی و خالص و متشرّعانهٔ محض. ایشان نیز مانند دو استاد بزرگ خود، سیّد موسی زَرآبادی و میرزا مهدی اصفهانی، سلوک عرفانی متعارف در نزد بزرگانی از سالکان عارف مشرب را نپذیرفته بود، و در سلوک به روش ریاضات شرعیّه معتقد بود، و در طیّ طریق رعایتهایی را لازم می شمرد، که خود حدیثی دیگر است.

در میان بزرگان اهل سلوک عرفانی، مراحلی و مراتبی وجود دارد، و تحمّل زحماتی و تلاشها و کوششهایی ضروری است. این مراحل را برخی از بزرگان قوم صد مرحله دانسته اند، و برخی توسعه داده به هزار رسانده اند. و اصطلاحاتی دارند از قبیل «احوال» و «مقامات» و «بدایات» و «نهایات» و «تلوین» و «تمکین» و «سیر در مراتب صفاتی» و «سیر در مراتب اسمائی» و امثال اینها، که شرح آنها به بیانهایی چند در کتابهای فن -به عربی و فارسی - آمده است، از جمله : ۱ - «التَّعرُّف»، از ابوبکر کَلاباذی (م: ۳۸۰ ق). ۲ - «شرح التّعرُّف»، از ابو ابراهیم مُستَملی بخاری (م: ۴۲۹ق). ۳ - «الرّسالة القُشیريّة»، از استاد ابوالقاسم قُشیری (م: ۴٦۵ق). ۴- «صد میدان <sup>۱</sup>»، از خواجه عبدالله انصاری هروی (م: ۴۸۱ق).

۵- «منازل السّائرين»، از خواجه انصاری.
 ۲- «شرح منازل السّائرين»، از عبدالرّزّاق کاشانی (م: ۷۳۷ق).
 ۷- «أُنس التّائبين»، از شيخ احمد جام (ژنده پيل) (م: ۵۳۷ق).
 ۸- «مفتاح النّجاة»، از شيخ جام.
 ۹- «مفتاح غيب الجمع والوجود»، از صدرالدّين قونيوی (م: ۱۷۳ق).

۱۰- «مصباح الأنس (شرح مفتاح الغیب)»، از محمدبن حمزهٔ فناری (م: ۸۳۴ق).

شیخ جام در کتاب «مفتاح النّجاة»، که برای فرزند خود خواجه نجمالدین ابوبکر نوشته است، ابواب سلوک را تا ۷ باب تقلیل داده، و برخی از مطالب را در برخی گنجانیده است. ۲ محمّدبن حمزهٔ فناری، در «مصباح الأنس» میگوید که ابو حامد غزّالی، آداب سیر و سلوک را در چهل باب آورده است (چنانکه در «احیاء العلوم» آمده است)، و سپس به صد میدان و صد منزل خواجهٔ انصاری اشاره میکند، و آن منازل را می شمرد و به شرح آنها می پردازد.

صد منزل را در زیر ده عنوان (بدایات، ابـواب، مـعاملات، اخلاق، اصول، اودیه ـ وادیها ـ ، احوال، ولایات، حقایق، نهایات) قرار میدهند، و برای هر یک از این مراحل دهگانه ده مرحلهٔ فرعی

۰. که «از میدان توبه آغاز میشود و به میدان بقا و دوستی پایان می پذیرد».

۲. «مفتاح النّجاة»، ص ۲۲ به بعد، با تصحيح و مقدّمهٔ دکتر على فاضل، چاپ تهران (۱۳۴۷ش).

قائل میشوند که مجموع آنها صد مرحله و صد میدان می شود که سالک باید آنها را طی کند و با گذشتن از یکی به دیگری برسد. شرح مفصّل این مراحل و منازل در «شرح منازل السّائرین»، و شرح مختصر آنها در «مصباح الأنس» آمده است، و با بیانات عرفانی تشریح شده و چگونگی سیر ازمرحلهای و وصول به مرحلهای ـ بر مبانی عرفانی -بیان گشته است.

بوخی دیگر از بزرگان، این مراحل را ۴۰ تا دانسته اند. و برخی ۲۰ تا گفته اند. و برخی با شماری دیگر و خصوصیّاتی دیگر نیز گفته اند. و اینهمه در مقام تدوین و تألیف است، و در عمل چنین نیست که مثلاً سالک \_ در روش صد مرحله ای \_ همهٔ صد مرحله و صد میدان را، با حفظ حساب دقیق آنها طی کند، بلکه پس از زحماتی و ریاضاتی و سالیانی درک خدمت استادان، و توجّه به مراحل مهم سیر، و اراده و کوشایی، واجد نتایجی می شود، و به سپر دن مراحلی کامیاب می گردد.

در سلوک شرعی، حرکت در جهت تصفیهٔ جسم و روح است، و تدارک مافات، با عمل به احکام شرع، و تأدّب یافتن به آداب شرع، و داشتن عقاید حقّهٔ شرعی. و اساس آن \_بتقریری \_از این قرار است:

\_اخلاص در توحید. \_صدق در توسّل (توجّه تام به روحانیّت معصوم«ع»). \_ خلوص در اعمال. \_ حضور قلب کلّی (ترک غفلت کلی). \_ مراقبهٔ مستمرّ. \_ ترک ظلم (چه ظلم به نفس و چه به غیر، که هـر معصیتی بگونهای ظلم است، یا به نفس یا به غیر)، برای رسیدن بـه عـدل، از جمله، در جهت احقاق حقوق محرومان. \_ رسیدن به تقوی از راه عدالت (اِعْدِلُوا هُو أَقْرَبْ لِلتَّقویٰ). - بهر همندی از هدایت خاص قرآنی (هُدًی لِلمتّقین).

و چون از راه عدالت نفسی و سلوکی، فردی و اجتماعی، در حق خود و دیگری، به تقوی رسید، مستعّد بهرهمندی از هدایت خـاصّ قرآنی میشود. و بدون هدایت قرآنی، هیچ توفیقی و وصولی نیست.

و در هر حال، سلوک شرعی، تبعیّت تام و خالص از شرع است، در همهٔ جزئیّات وکلیّات فعل و ترک، در اعمال ظاهری و باطنی (بدون وسواس)؛ و تمسّک به معصوم ع» به منزلهٔ «فصل اخیر» آن است. و این سلوک شرعی از جهتی سهل تر است از سلوکهای دیگر، چون بسیاری از آن ریاضات شاقّه را ندارد، و از جهتی سخت تر است، چون دائمی و مستمرّ است، وکار با یک چلّه و دو چلّه تمام نمی شود، و در واقع تا آخر عمر ادامه دارد. و بگذریم از این سخن، که باید اهل آن در این باره سخن بگویند. و البته سلوک شرعی، از نظر عمق و معنویّت و نتیجه، قابل مقایسه با هیچ سلوکی نیست.

و در این مقام به نقل حدیثی از حضرت امام جعفر صادق«ع» تبرّک میجوییم :

صاحبُ العُزلةِ مُتَحَصِّنُ بحِصْنِ اللهِ و مُحتَرِسٌ بحَراستِه؛ فيا طُوبيٰ لِمَن تَفَرَّدَبه سِرَّاً و علانيةً. و هو يَحتاجُ إلى عشرةِ خِصالِ: علم الحقِّ والباطل، و تحبّبِ الفقر، و اخْتيارِ الشَّدَةِ والزُّهد، و أغتنامِ الخَلوة، والنّظرِ في العواقب، و رُؤيةِ التقصيرِ في العبادة، مع بَذْلِ المجهود، و تركِ العُجب، و كثرةِ الذّكرِ بلاغَفلة ـفإنَّ العَفلةَ مَصْطادُ الشيطان، و رأسُ كلِّ بليّةٍ، و سببُ كلِّ حجابٍ ـو خلوةِ البيتِ عمّا لايَحتاجُ إليه في الوقت <sup>١</sup>. - خلوت كَزين خداجو، در پناه خداي جاي دارد و در

حفاظت او قرار ميگيرد. خوشا به حال کسي که در نهان و آشکار با خدا و به یاد خداست. سالک راه خدا ده چیز لازم دارد: ۱۔ شناختن حق و باطل (تا دارای عـقاید حـق و صحيح باشد و تكاليف خود را بدرستي انجام دهد). ۲\_دوستی فقر (ساده زیستی). ۳\_ زندگی زاهدانه و تحمّل سختیهای آن. ۴۔ استفادۂ روحی و روحانی از خلوت (فرصتها و تنهاییها، برای عبادت و ذکر خدا و انس با خدا). ۵- فکرکردن در عاقبت امور و پایان کار (از جمله مرگ و احوال پس از مرگ). ٦\_ توجه به قصور خود در عبادت. ۷۔کوشش سیار در عبادت ۸۔ ترک عجب و خودبینی (و مغرور نگشتن به توفيقهايي که نصيش مي گردد). ۹۔ هر چه بیشتر ذکر خداکردن و به یاد خدا بودن و ترک غفلت از خدا، زیرا غفلت و فراموش کردن خدا دام شیطان است، و سرآغاز هر گرفتاری است، و همهٔ حجابها میان بنده و خدا از آن است. ۱۰ دور کو دن هر چه در وقت (توجه و عبادت) لازم ندارد از خود (تا مشغلهٔ فکری نیاورد، و او را از توجّه به امر مهم که توجّه به خدا و سپردن این راه مهم است باز ندارد).

و این حدیث خود دستوری کامل است. و البتّه ذکر «سلوک شرعی»، در کنار سلوکهای دیگر به این معنی نیست که آن سلوکها و مراحل آنها همگی مطابق شرع نیست، نه، ولی در هر حال دو سلوک وجود دارد، و در نزد اهل فن پذیرفته است، یکی «سلوک صوفیانه ـ عارفانه»، و دیگری «سلوک متشرّعانه». و کسی که در مراحل سلوک وارد باشد، یا با واردان در این مراحل برخورد داشته باشد، تفاوتها را در می یابد، و دو سنخ تقیّد و تعبّد می بیند، که در چیزهایی مشترکند و در چیزهایی متفاوت؛ صرفنظر از تفاوت عمده در دیدهای اعتقادی، در توحید و...

در مورد برخی از سلوکهای صوفی و عرفانی می توان گفت که در پارهای از ریاضات و کیفیّات آنها، چیزهایی از روشهای دیگر، از پیش از اسلام و مانند آن، نفوذ کرده است و اموری و آدابی \_از جمله در حرکات و اعمال فکری و قلبی \_ وارد شده است که «سلوک متصوّفانه و عرفانی» را از «سلوک متشرّعانهٔ محض» مـتمایز سـاخته است (مثلاً برخی از «اسرار اورفئوسی» یونانی، یا «مبانی هِرْمِسی»، یا «آداب گُنوسی»، یا «ریاضات هندی»، یا «روشهای یوگایی»)، و در مجموع این سلوک را، تا حدودی، بصورت «سلوک صناعی» در آورده است. البته این موضوع و تشخیص موارد آن دقیق است. در پیش به «ظرافت امر سلوک» اشاره کردیم. و از همینجاست که دو موضوع مهم دیگر، یعنی «کرامات» و «خوارق عادات» شکل می گیرد، کرامات مستند است به «سلوک شرعی» و خوارق عادات به «سلوک صناعی»، و فرق گذاشتن میان این دو بسیار حسّاس است و برای همه کس میسّر نیست. پس «سلوک صناعی» نیز و جود دارد. و اینکه شیخ در نمط دهم «اشارات»، دربارهٔ صدور امر خارق عادت (امر غیر عادی و غیرممکن برای دیگران) از عارفان و مشاهدهٔ این امور از آنان اينچنين تعبير ميكند: «وَاعْتَبِرْ ذلك مِن مذاهب الطَّبيعةِ المشهورة»، و آن را به جهتی الهی منسوب نمیدارد، برای اشاره به وجود همین حقیقت است یعنی «سلوک صناعی». و شرح این سخن را مجالی دیگر

در خور است. ا

و این بود که بزرگانی چونان سیّد موسی زرآبادی و میرزای اصفهانی و شیخ مجتبی قزوینی، در کار سلوک \_ چون از ابعاد گوناگون آن آگاه گشتند و آگاه بودند \_ به ظرافت آن پی بردند و بر خالص سازی آن \_ که در پیش نیز اشاره کردیم \_ تأکید ورزیدند، و تا مرحلهٔ «احتیاط» نیز پیش رفتند، و به سلوکهای دیگر نپرداختند؛ یا اگر پرداخته بودند آن را واهشتند و به سلوکهای خالص شرعی روی آوردند (مانند میرزای اصفهانی).

مسئلهٔ بسیار مهم دیگری که در اینجا اشارهٔ به آن \_ اگرچه بصورتی گذرا \_ لازم است، و جوهر سلوکی این بزرگان را بهتر می شناساند این است که ایشان مثلّثی به نام «شریعت، طریقت، حقیقت» <sup>۲</sup> را قبول نداشتند و معتقد بودند که این هر سه درهم ادغام شده است و یکی است، و هر عملی که در شرع کامل و جامع محمّدی رسیده است هم شریعت است و هم طریقت است و هم موصل به حقیقت، و این سه جدایی ناپذیر است. مثلاً یک وضو که شخص بگیرد، هم به شریعت عمل کر ده است، و هم عین طریقت و راه قرب به حق است، و هم واجد «نور وضو» و «حقیقت» آن است. و این موضوع نیز بسیار مهم و عمیق و سازنده است، و اکنون و در این پیوستهای اختصاری جای شرح بیشتری نیست. چه بسا اهل این معانی و تو جّهات، به همین اشاره به اصل مطلب توجّه بیابند.

۲. با توجّه به اینکه حدیثی که به این مضمون رسیده است، از نظر اهل تحقیق جعلی است، «الرّسالة العسلیتة»، تعلیقات محدّث اُرموی، ص ۱۳ و ۱۲ و ۸۸، چاپ تهران (۱۳۴۴ش). از سخنانی که از علاّمهٔ طباطبائی نقل شد (ص ۳۹۹\_۲۰۰۰) نیز وجود پارهای ناخالصیها و انحرافها در «طرائق» و مجعول بودن اینگونه احادیث بخوبی فهمیده می شود.

474

يب\_\_\_و ستها

از اینرو، علّت گستن مرحوم میرزای اصفهانی از روش سلوکی عالمان عارف مشرب نجف \_ پس از آنکه مدّتی با آن بزرگواران انس داشته و بر همان مشرب میرفته است \_ و روی آوردن به ریاضات شرعیّهٔ صرف و خالص همین جهتی است که یاد شد. پس کار او از مقولهٔ «انحراف» از سلوک نبوده است که موجب سرخوردگی و امثال آن بشود، بلکه از مقولهٔ «انصراف» از آنگونه سلوک بوده است و «انعطاف» به سوی سلوک خالص شرعی و ریاضات شرعیّهٔ وارده.

و در طلیعهٔ این سلوک، که شادابی ویژه ای به روح می دهد، پا به وادی توسّلات معروف خویش می نهد، و پس از طلبهای سوزان و مجاهدتهای مستمر، به «فوز عظیم» نایل می آید، و سپس حقایق قرآنی بسیاری، در ابواب معارف، بر او مکشوف می گردد. افسوس که آنچه از این معارف گفته شده و نوشته گشته است، از روی نسخه ای تصحیح شده، و با کیفیّتی علمی و مناسب، نشر نیافته است.

باری، و امّا شیخ استاد \_ چنانکه یاد کردیم \_ بجز مقامات علمی، از سالکان بزرگ بود، به سلوک شرعی، و از ریاضتکشان کممانند، به ریاضات دینی، که آنان که او را از نزدیک می شناختند، بر این چگونگیهای احوال او واقف بودند. و او دارای غرائب احوال و تصرّفاتی بود از نوع «کرامات»، و تسلّطی تام داشت در انواع علوم غریبه (که باید اهل آن معانی در این باره سخن بگویند). و در یک \_ کلمه، او از «علمای باطن» بود، و با همهٔ کوششی که در کتمان احوال و اسرار داشت، و بسیاری از آنها نیز مکتوم ماند، احوال و کراماتی از ایشان دیده شد؛ آری :

> گرچه میداشت <sup>ب</sup>ن خرقه، بهاران پنهان باغ در باغ، گل، از هر نفسش پیدا بود

پیر ما در پی صدقاف قناعت میزیست بینشان، همدم آن پیر خرد، عنقا بود و اینجانب اکنون ـبا همهٔ اصراری که برخی از دوستان خودم، وکسانی از ارادتمندان ایشان، حتی از میان خواص و عالمان، بر نقل آن امور دارند \_قصد نقل ندارم، تا بعدها چه شود، و خدای متعال چه بخواهد.

## پیوست ۱۷ فنــای در علم

در اینجا میخواهم اشارهای دیگر بیاورم دربارهٔ احوال استاد بزرگوار، آیةالله حاج شیخ هاشم قزوینی، که در وارستگی از خلق سرآمد بود و در پیوستگی به خالق نمونه. این مرتبی گرانقدر، صبحهای زود - آنهم در زمستانهای سرد مشهد - پیاده براه می افتاد، و برای تدریس حاضر می شد، در مدرس مدرسهٔ نوّاب، بر روی فرشهای حصیری مندرس، بی وسیلهٔ گرمکن... و در عین حال با چه علاقه و نشاطی درس می گفت و ادای تکلیف می کرد، و به پرورش طلاّب همّت می گماشت. طلاّب نیز با شوقی وافر در آن درسها حاضر می شدند: خارج اصول، سطح کفایه، مکاسب، رسائل...

اینجانب نیز سالهایی چند، از درس اصول و فقه آن استاد (سطح و خارج) استفاده کردم. در بیان کردن مطالب علمی و عمیق، با روانی و سلاست، نمونه بود. گویی کلمات و جملات مانند جو یباری نرم و تند از دهان او سیلان مییافت. قامت رسا و هیکل درشت و چهرهٔ پرهیبت و نگاه بسیار نافذش مانع از آن نبود، که انسان با او احساس پیوستگی کند، و قلب خود را از محبت او سرشار بیند. تصوّر میکنم ما طلبهها را خیلی دوست میداشت، چون ما طلبهها نیز او را خیلی دوست میداشتیم. بجز لحظاتی که درس میگفت، سکوت عمیق و وقار سنگین و قیافه پر معنی و با تأمّلش انسان را ـخودبخود ـ به تأمّل وا میداشت و به عمقها میبرد.

شبی از شبهای ماه رمضان (سال ۱۳۳۱ش)، با دانشمند فاضل جناب آقای محمد باقر بهبودی که ایشان نیز از مستفیدان آن حضرت بود - به دیدار وی در منزلش رفتیم، منزلی بسیار بسیار ساده، پلاسی و پردهای کم بها، و فوق العاده تمیز... در آن شب مطالبی مطرح شد. و از جمله ایشان از پیشر فت کار نهضت ملّی کردن صنعت نفت پرسید، که مسئلهٔ روز بود. این مردان بزرگ چنان نبودند که سر در لاک خویش برند، و از مسائل جامعه و مردم غافل باشند، بلکه همواره در صف تکالیف اجتماعی نیز حضور فعّال داشتند، از جمله در «قیام مسجد گوهرشاد» (به سال ۱۳۱۴ش).

نیز هنگامی در بیمارستان امام رضا«ع» (بیمارستان شاهرضای سابق) بستری شد. روزی باز باتفاق آقای بهبودی برای عیادت ایشان به بیمارستان رفتیم. وارد بخش شدیم، در اطاق خود نبود. پرسیدیم، معلوم شد همان ساعت مرخص شده است، و برای خداحافظی با پرستاران به آخر سالن رفته است. به سراغ او رفتیم. دیدیم در آخر سالن، در میان جمع پرستاران پیر و جوان ایستاده است، و نگاهش همواره به زمین دوخته است، و پرستاران عبای او را میبوسند و به او التماس دعا میگویند. آن حالت روحانی ما را بسیار تحت تأثیر قرار داد؛ همچنین حسن ادب و اخلاق اجتماعی او که برای حقشناسی و تشکّر از زحمات کارکنان بیمارستان و پرستاران به نزد آنان رفته بود و باکمال ادب و انسانیّت به خداحافظی با آنان پرداخته بود.

گاه که مرحوم آقای حاج سیّد ابوالحسن حافظیان، سه ـ چهار

تن از عالمان و مدرّسانی راکه با آنان دوست بود، برای ناهار در منزل خویش دعوت میکرد \_ و اغلب ظهرهای پنجشنبه \_ این بنده مأمور دعوت مرحوم استاد، آیةالله، حاج شیخ هاشم قزوینی بودم. می آمد، و در آن مجلس خصوصی و روحانی حضور می یافت، و از این سوی و آن سوی، سخنانی مناسب و مفید، با بیان شیرین خویش میگفت...

روزی برای تدریس به مدرسهٔ نوّاب آمده بود - برای درس عصر - و چون کمی به وقت مانده بود، در راهرو مدرسه، روی سکّوی زیر طاق نشسته بود. به خدمتش رسیدم و فرصت را مغتنم شمرده، از مبارزات مسلّحانه و اقدامات نوّاب صفوی پرسیدم و نظرش را در این باره جویا شدم. دستش را به طرف عمامهاش برد، و با اشاره به تحت الحَنَک خودگفت: «با تحت الحَنَک نمی شود از دین دفاع کرد» (یعنی ضرورت مبارزهٔ مسلّحانه). آری، مردی شجاع و پر دل که از قهر مانان مبارزه با رضاخان در «واقعهٔ مسجد گوهر شاد» بود، باید با مبارزات مسلّحانه با پسر وی نیز، برای دفاع از دین و کوبیدن ظالمین، موافق باشد.

پارهای خصوصیّات در او بودکه او را در شمار نوابغ جای میداد. روحی بسیار قوی داشت، و برخوردهای روحی مسهمی ـ از نوع مکاشفات ـ برایش اتّفاق افتاده بود <sup>(</sup>که برخی راگاه بمناسبتی، و به منظور آموختنی، در سر درس نیز نقل میکرد. استعدادی سرشار داشت، و آزادهای بسیار بزرگنفس و بزرگن عقل بود. زندگی مادّی و شئون مورد توجّه دیگران را بسی ناچیز میشمرد و ناچیز ـ یعنی آنچنان که هست ـ میدید. نمیشد فهمید غیر از معنویّت و زهـد و تدریس و تربیت و عزّت نفس و مناعت و ادای تکلیف و حریّت، آیا

۱. و این چگونگی ـ ظاهراً ـ بدون پرداختن کامل به ریاضات متعارف بود، و بطور عمده از قوّت و قدرت روحی وی سرچشمه میگرفت.

چیز دیگری از امور جهان نظرش را جلب میکند یا نه؟

و یکی از احوال بسیار ژرف او در طلب علم، واقعهای است از دوران تحصیل و طلبگی وی در اصفهان، در سال قحطی، که به هنگام مباحثه با استاد جلال الدّین همائی ۔ که در آن وقت از طّلاب اصفهان بوده است ۔ اتّفاق می افتد. این واقعه را استاد همائی در مجلسی که در «دارالفنون»، برای بزرگداشت آیة الله العظمی بروجردی، از سوی فرهنگیان و دانشگاهیان برگزار می گردد نقل می کنند. پس از سالها از تقل آن به وسیلهٔ استاد همائی، روزی این بنده با دو سه تن از دوستان و آوردم و خواستم که نقل کنند تا از زبان خودشان شنیده باشیم. نقل آروردم و خواستم که نقل کنند تا از زبان خودشان شنیده باشیم. نقل بزرگانی برای طلاّب جوان و دانشجویان ـ و چه بسا برای هـمه بزرگانی برای طلاّب جوان و دانشجویان ـ و چه بسا برای هـمه ـ سودمند و سازنده است، و نشان دهندهٔ فنای طالب علمی در طلب علم است و تصویرگر چهرهٔ یک طلبهٔ واقعی است، که بعدها عالمی

هم در آن ایّام که استاد ما، مرحوم آیتالله حاج شیخ هـاشم قـزوینی درگـذشت<sup>۲</sup>، بـمناسبت بـزرگداشت

- دوز پنجشنبه، ۱۱ فروردین ۱۳۵٦؛ و از جملهٔ آن دوستان، آقای دکتر محمد خوانساری بودند.
- ۲. آیةالله استاد، حاج شیخ هاشم مدرّس قزوینی (ولادت: ۲۰ خرداد ۱۲۷۰ ش)، در تاریخ ۲۳ مهرماه ۱۳۳۹ش، در مشهد مقدّس درگذشت، ودر مدخل ورودی حرم مطهر، از طرف ضلع شمالی صحن آزادی (صحن نو)، به خاک سپر ده گشت. آیةالله العظمی برو جردی، در تاریخ ۱۴ فرور دین محن آزادی (صحن نو)، به خاک سپر ده گشت. آیةالله العظمی برو جردی، در تاریخ ۱۴ فرور دین با ۲۰ شو تکردند. و مراسم بزرگداشت ایشان در «دارالفنون»، ظاهراً بمناسبت چهلم بوده است. بنابراین، نقل خاطر ه مذکور در بالا، بوسیلهٔ استادمر حوم جلال الدین همائی (م: ۱۳۵۹ش)، در در بالا، بوسیلهٔ استادمر حوم جلال الدین همائی (م: ۱۳۵۹ش)، حدود ۷ ماه پس از درگذشت آیة الله، حاج شیخهاشم قزوینی بوده است رحمة الله علیهم اجمعین.

خاطرهٔ مرحوم آیت الله بروجردی، مجلسی در دارالفنون تهران برگزار شد. در آن مجلس شادروان استاد جلال الدین همائی سخنرانی کرد. سخنان استاد همائی از رادیوی ایران پخش شد، مستقیم یا غیر مستقیم. دوستانی که خود شنیده بودند برای من چنین نقل کردند، و به تواتر شنیدم که استاد همائی، بعد از خواندن خطبه ای، و پس از یادکردِ نام میک یک مشایخ اجازهٔ خویش تا رسول (ص)، آنگونه که سنّت علمای حدیث است، روایتی را از پیامبر نقل کرد و بعد بر سر سخن رفت؛ از شیوهٔ تحصیلات قدما و دشواریهایی که بر سر راه ایشان بود یاد کرد. در آن میان خاطره ای از حال و روزگار خویش به هنگام تحصیل در مدارس قدیم آورد که:

«در اصفهان، به سال مَجاعه، که یکی از آن «قحط سالهای دمشقی» بود و مردم، پیرو جوان و زن و مرد، از گرسنگی، خیل خیل میمردند، من و شماری اندک از طلاب مدرسهٔ نیماوَرْد (\_یا مدرسهای دیگر که استاد همائی نامش را یاد کرده و من اکنون به یاد ندارم)، با گرسنگی و قحطی همچنان دست و پنجه نرم میکردیم، و نستوه در کار تحصیل علم کوشا بودیم. چنان مستغرق در جمال معنی و لذّات حاصل از کسب معرفت بودیم که گویی در پیرامون ما هیچ اتفاقی نیفتاده است. گذران ایّام تحصیل را با کمترین سدّ جوعی، به شیوهٔ اصحاب صُفّه، شبی را به روز می آوردیم و روزی را به شب...

«یک روز، در ضمن مباحثه با رفیق همدرسم ـ که طلبهٔ برجسته ای از اهل قزوین بود ـ متوجّه شدم که ناگهان حالش دگرگون شد و تشـنّجی بـه او دست داد و بـیهوش افتاده به حالت غش درآمد. می دانستم کـه هـیچ بـیماری و در دی ندارد، در کمال سلامت و نشاط جوانی است. در دش گرسنگی است که آن را از من نیز پنهان میکند. بناچار، با شتاب از جای برخاستم. هرچه در گوشه و کنار طاق و رواق مدرسه و ذهن و ضمیرم گشتم که وجهی حاصل کنم و از آن راه لقمهٔ نانی برای او فراهم آورم، به هیچ روی حاصل نشد، که همه در کمال فقر و قناعت میزیستیم و هر کس هر چه داشت، از کتابهای غیر درسی گرفته تا لوازم زندگی، در روزهای گذشته، همه را فروخته بود و گذران ایّام را قوت لایموتی فراهم کرده بود. دیگر چیزی در بساط باقی نبود. بناگزیر خود را به خیابانی که در نزدیکی آن مدرسه بود رساندم، به تعبیر بیهقی، همچون متحیّری و غمناکی میگشتم و چشمم به هیچ چیز نمی افتاد که بتوان بدان سدّجوع کرد.

«از پس جستجوی بسیار و نومیدی، ناگهان، در گوشهٔ خیابان، چشمم به چند برگ کاهوی گِل آلود افتاد، که از قضای روزگار در آنجا افتاده بود. گویی هنوز کسی از خیل گرسنگان شهر آن را ندیده بود. آن چند برگ کاهوی گل آلود را، همچون مائدهای بهشتی که از آسمان فرود آمده باشد، از زمین برداشتم؛ آمدم، در جوی آب شستم، خود را به کنار آن دوست رساندم، همچنان بیهوش افتاده بود. دیدم رنگ رخسارهاش از فرط گرسنگی زرد شده مدای آمد و رفتنش را میتوان شنید. اندکی از آن برگهای صدای آمد و رفتنش را میتوان شنید. اندکی از آن برگهای جویدن پرداخت. با هر برگی که می جوید و فرو می برد، چنان بود که گویی پارهای از حیات رفته به تنش باز می گردد.

«هنوز آن چند برگ کاهو به پایان نرسیده بود که اندک اندک چشمانش باز شـد، و بـا لبـخندی کـه در آن 444

شکرها بود و شکایتی نه، برخاست، نشست، و بی درنگ روی به من کرد، و انگشت روی خط نهاد و گفت: «کجای بحث بودیم؟» و دیگر از آن گرسنگی و بیهوشی و پیچ و تابهای حاصل از آن هیچ سخنی نگفت. چنان بود که گویی هیچ اتفاقی نیفتاده است. من نیز که از بسامان رسیدن سعی خویش، در رمق بخشیدن به او، رضایتی در خود احساس می کردم، روا نداشتم که آن مایه اشتیاق و سخنانی دیگرگونه بیالایم، و از گرسنگی او و حالاتی که در آن میان برمن و او رفته بود سخن بگویم، یا چیزی بپرسم. هیچ اشارهای به آن احوال نکردم و دنبالهٔ بحث را یادآور شدم. مباحثهٔ ما از همانجا که قطع شده بود ادامه یافت، چنانکه گویی هیچ واقعهای در میان نبوده است.

همان دوستانی که این داستان را از سخنرانی استاد همائی برای من نقل کردند چنین گفتند که او در دنبالهٔ این داستان یادآور شد که آن دوست، طلبهای بود به نام «شیخ هاشم قزوینی» که شنیدهام هماکنون یکی از استادان برجستهٔ حوزهٔ علمی خراسان است. و این واقعهای بود که استاد همائی آن را، با دقایق و تفاصیل تمام ـ آنگونه که شیوهٔ سخن گفتن آن بزرگ بود ـ نقل کرده است... خاکشان سیراب باد از بارانهای بخشایش الهی که در خشکسالانی آنچنان، سبز و بارور ماندند که

> غیب را ابری و آبی دیگر است آسمان و آفتابی دیگر است

## پیوست ۱۸ فلسفه، حدف یا تفکیک (موضعگیریها)

در این روزگار که ما زندگی میکنیم (اوایل سدهٔ پانزدهم اسلامی و اواخر سدهٔ بیستم مسیحی)'، ۱۰ موضعگیری، دربارهٔ «فلسفهٔ اسلامی» وجود دارد، یا برخی وجود دارد و برخی را میتوان در نظر گرفت، از این قرار :

۱. و اکنون دی ماه ۱۳۷۲ هجری شمسی است، و ماه شعبان ۱۴۱۴ هجری قسمری، و ژانـویهٔ ۱۹۹۴ میلادی.

پيــــوستها

۹۔ موضعگیری فلسفۀ پویا. ۱۰۔ موضعگیری «تفکیک». اینک دربارۀ هر یک از این موضعگیریهای دهگانه توضیح مختصری می آوریم :

موضع میری اوّل : انکار این موضع گیری فلسفهٔ اسلامی را انکار میکند و می گوید واقعیّتی به نام «فلسفهٔ اسلامی» نداریم. مسلمانان فلسفه ای از خود ندارند، و آنچه به نام فلسفه دارند و عرضه میکنند از ملّتها و تمدّنهای پیش از اسلام، از یونان، روم، هند، ایران، بین النّهرین و... گرفته شده است، و نهایت کاری که آنان انجام داده اند، شرح و تفسیر همان فلسفه های قدیم است. این نظریّهٔ برخی از دانشمندان و مورّخان غربی علم و فلسفه و خاور شناسان است، از جمله برتراند راسل انگلیسی که می گوید: «ابن سینا و ابن رشد \_ اساساً \_ شارح هستند»<sup>1</sup>.

ایس نظریّه مردود است. در ایس باره، در بحثِ «فلسفهٔ اسلامی و طرحی کلّی از آن» سخن گفتیم <sup>۲</sup>، و یادآور شدیم که فلسفهٔ اسلامی واقعیّتی است که جای انکار ندارد. و واقع این است که آنچه بوسیلهٔ متفکّران اسلامی از کِنْدی تا صدرالمتألّهین شیرازی تکمیل شد و تدوین یافت، با آنچه بر مسلمین از تمدّنهای دیگر وارد شد متفاوت است. فلسفهٔ اقدمین در فضای اسلامی رشدی خاص کرد، که به اعتبار همین رشد آن را «فلسفهٔ اسلامی» مینامیم، اگرچه ـ چنانکه برخی تعبیر کردهاند ـ بگوییم: «فلسفهٔ مشّایی اسلامی»، یا «فلسفهٔ فلوطینی

. سخنان وى را پيشتر نقل كرديم (صفحات ١٥۴-١٥٥).

۲. صفحات ۵۱ ـ ۲۹.

اسلامی»، و اگرچه بپذیریم که «فلسفه بالذّات یونانی است»؛ <sup>۱</sup> زیرا تحوّلاتی ـ کمّی و کیفی ـ در فلسفهٔ یونانی و اسکندرانیی که وارد اسلام گشت پدید آمد که ماهیّةً فلسفی است، از اینرو واقعیّتی به نام «فلسفهٔ اسلامی» وجود دارد. علاّمهٔ طباطبائی در یکی از مقالات خویش میگوید: «مسائل فلسفی که در فلسفهٔ یونان و اسکندریّه حدّاکثر به دویست مسئله میرسیدهاند، به این روش (در فلسفهٔ اسلامی) تقریباً هفتصد مسئله شدهاند». ۲

البتّه اینکه بر اثبات واقعیّتی به نام «فلسفهٔ اسلامی» اصرار می ورزیم به معنای آن نیست که دین اسلام نیازی به فلسفه دارد، هرگز. در این مورد حق با صاحبنظرانی است که می گویند: «حقیقت دیانت اسلام به فلسفهٔ فارابی و صدرای شیرازی نیازی ندارد». و باز این سخن اخیر به این معنی نیست که دین از تعقّل و استدلال برکنار است، هرگز. در این باره (بجز آنچه در خلال بحثها و در فهرست آمده است، از جمله، بخش سی و دوم)، پیوستهای «۳» و «۵» و «۲» و «۸» را بدقت ملاحظه کنید.

موضع میری دوم : ادّعای راصالت. این موضع گیری به این معنی است که کسانی بگویند، فلسفهٔ اسلامی نه تنها وجود دارد بلکه «اصالت» نیز دارد، یعنی فلسفه ای است اصیل که کمترین فایده ای از مکتبی و نِخْلَه ای نگرفته است و بدون هیچ سابقه ای، از متن «کتاب و سُنّت» برخاسته است.

این موضعگیری درست نیست، و خلاف بداهت است، و گمان

۱. «فلسفه چیست؟»، ص ۲۸٦، دکتر رضا داوری، چاپ مرکز ایرانی مطالعهٔ فـرهنگها، تـهران (۱۳۵۹ش).

۲. «مجموعهٔ مقالات» ج ۲، ص ۱۱.

نمی رود فاضلی بدان تفوّه کند و آن را بر زبان آورد.

موضعگیری سوم : اثبات دموجودیّت،

این موضعگیری در بـرابـر مـوضعگیری اوّل است و درست است، یعنی پذیرفتن موجودیّت فلسفهٔ اسلامی، بعنوان یک واقعیّت. و جمع میان اثبات این موضعگیری و انکار موضعگیری دوم به این است که ـچنانکه در پیش نیز گفته شده است ـفلسفهٔ اسلامی را، از توابع و دادههای تمدّن اسلامی بشماریم و از سنخ تمدّن اسلامی بدانیم، که پدید آمده از اسلام نیست، ولی پروردهٔ فضای اسلامی هست.

در این مقام تصوّر میکنم سخن معتدل و درست، همان است که حجّةالاسلام، دکتر احمد احمدی ملایری، در پاسخ به سؤالی گفته است :

اگر غرض این باشد که ما یک دستگاه فلسفی، همچون سایر دستگاههای فلسفی غربی و یا شرقی داریم که فیالمثل از بحث شناخت آغاز می شود و بتدریج پیش می رود، و یکی یکی مباحث وجود و احکام آن مطرح می شود (همچون کتاب «نهایه» و یا «اسفار»)، و آن را اسلامی بدانیم، و مدّعی شویم که این سیستم فلسفی هم متعلّق به اسلام است، البّته که چنین چیزی نیست؛ بلکه این دستگاه فلسفی را حکیمان مسلمان پر داخته اند...<sup>۱</sup>

این قضاوتی درست است که در عین نپذیرفتن اصالت، اثبات موجودیّت است، زیرا این فلسفهٔ موجود، پرداختهٔ حکیمان مسلمان است، و واژهٔ «اسلامی» که بر آن اطلاق میکنیم به همین معنی است، و درواقع، «فلسفهٔ اسلامی» است، نه «فلسفهٔ اسلام».

مجلّة «دانشگاه انقلاب». شمارهٔ ۹۹ ـ ۹۹، تابستان و پائيز ۱۳۷۲، ص ۲۰.

موضعیمیری چهارم : اثبات راینهمانی، این موضعگیری به این معنی است که کسانی بگویند، آنچه در فلسفهٔ اسلامی مطرح شده است، در فلسفهٔ مشّاء، در فلسفهٔ اشلامی و در حکمت متعالیه ـ و بخصوص در «حکمت متعالیه» ـ با همهٔ اصول و فروع و مباحث و مبانی و دادهها و نتایج، عین معارف کتاب و سُنّت است و با «محتوای قرآنی»، اینهمانی و عینیّت دارد.

این موضعگیری درست نیست، و خلاف بداهت است. و یک تطبیق اجمالی میان متون آیات و اخبار و متون فلسفی مطلب را بوضوح روشن می سازد. و گمان نمی رود فاضلی مدّعی این مطلب ـبا این سعه و اطلاق ـ شده باشد. و در توضیح موضعگیری پنجم اشاره می کنیم که نظر بزرگان و استادان غیر تفکیکی نیز نافی این موضعگیری است. و اصولاً کوششهایی که از زمان یعقوب کِنْدی تا آقاعلی مدرّس زنوزی و بعد از آن، در جهت وفق دادن میان فلسفه و شریعت انجام یافته است، برای همین است که عدم انطباق موجود توجیه شود.

موضعگیری پنجم : نفی راینهمانی،

این موضعگیری معتقد است که مطالب و داده های فلسفهٔ اسلامی، همه یا برخی از آنها، منطبق با «محتوای قرآنی» نیست و اینهمانی ندارد، بویژه با توجّه به «ظواهر آیات و اخبار» که حجیّت آنها ثابت است، <sup>۱</sup> و بجز در موردی که برهان عقلی بدیهی با ظاهر تعارض داشته باشد، تأویل آن جایز نیست. در این باره رجوع کنید به پیوستهای «۱» و «۵» و «۸».

جنانکه علامهٔ طباطبائی نیز بدان تصریح کرده است؛ پایان همین پیوست بدقت ملاحظه شود.

موضعگیری ششم : اثبات تقارب این موضعگیری میگوید، قبول داریم که «محتوای فلسفی» با «محتوای قرآنی»، اینهمانی و تطابق تام ندارد، لیکن بسیاری از مباحث فلسفه با موضوعات قرآنی و محتوای سنّت تـقارب و نـزدیکی و پیوستگی دارد، و در وجه کلّی تشابه و تقارب دیده میشود، در هر دو مکتب سخن از توحید و معاد است و امثال این امور.

این موضعگیری بسیار معتدل است، و می توان گفت کوششهای یعقوب کِنْدی و ابونصر فارابی و ابن سینا بیشتر در همین جهت قرار داشته است. رسالهٔ ابن رشد نیز ناظر به همین موضعگیری است، و نام آن نیز مفید همین معنی است: «فصلُ المقال فی مابین الشّریعةِ والحکمةِ من الاتصّال». و جالب توجّه است که وی چون فقیه نیز بوده است، در آغاز رساله دربارهٔ حکم شرعی پر داختن به منطق و فلسفه و کار کردن در این دو علم سخن می گوید. در موضعگیری دهم، به سخنی از وی در این باره نیز اشاره می کنیم.

موضعگیری هفتم : حذف

این موضعگیری میگوید، فلسفه باید از برنامههای درسی حوزه او دیگر جاها حذف شود و تألیف و تدریس فلسفه ممنوع باشد. این موضعگیری قابل پذیرش نیست. اکنون سالهاست که تدریس بسیاری از علوم از برنامهٔ حوزه ها حذف شده است؛ و از سویی در جهان مخالف اسلام (چه مسیحی و چه مادّی و چه بیمذهب و مسلک)، فلسفه هایی \_ اگرچه ضعیف \_ وجود دارد، و بحث فلسفی رایج و دایر است؛ و از سویی دیگر هنوز «نظام حکمت قرآنی»، بصورت دستگاه فلسفی، که متناسب افکار فلسفه جوی جامعه های بشری باشد، استخراج و تدوین نشده است، بنابراین فضلای مسلمان بناچار باید . از جمله \_ فلسفهٔ اسلامی را بخوانند و بدانند، و دربارهٔ آن بحث و پژوهش کنند، و حوزههای تدریس داشته باشند، نهایت با رعایت شرایطی که رعایت آنها ضروری است <sup>۱</sup>، و با ترک تقلید فکری، و اهتمام در نو آوری، و توجّه به عینیّت و تجربه که قرآن کریم و خطب «نهجالبلاغه» و امام صادق «ع» بدان فرا خوانده اند، و غرق نگشتن در ذهنیّتهای تجریدی.

و استاد ما، حضرت شیخ مجتبی قزوینی خراسانی، سالها فلسفه تدریس کرد، و خواندن و دانستن فلسفه را توصیه میفرمود، منتهی با نظر آلی نه اصالی<sup>۲</sup>؛ پس موضعگیری «حذف» را بنابر شرایط موجود نمی توان پذیرفت.

البتّه برخی از فاضلانی که دارای این موضعگیریند، یعنی «حذف»، سخنانی هم دارند از اینگونه که، فلسفه زیانهایی دارد، پیشداوری می دهد و دریافت خالص قرآنی را مشوب می سازد؛ یا اینکه ذهن را از جولان لازم باز می دارد؛ یا اینکه روش فلسفه، اندیشیدن تجریدی است، و این روش در مجموع برای ساختن فرد و جامعه سو دمند نیست، برخلاف روش قرآن کریم که اندیشیدن ملموس است (قُل: سیرُوا فی الأرضِ فَانْظُرُوا)، و برای ساختن فرد و جامعه سو دمند است؛ یا اینکه در نز دبیگانگان مُشعر به نقص معارف قرآنی و نیاز مندی مسلمانان به فلسفهٔ و معارف دیگران خواهد بود، و مایهٔ تسبلیغات بر ضدّ اسلام (از آن نوع که در کتابهای برخی از خاور شناسان، و سپس ماتریالیستها، آمده است) خواهد گشت...

۱. صفحات ۳۱۲ ببعد و ۴۵۵ ـ ۴۵٦ ملاحظه شود.

۲. این نظر را بسیاری دیگر، در طول تاریخ اسلام ابراز داشتهانـد، و از دیـدگاهها و مـوضعهای مختلف، و در سرزمینهای گوناگون، براین نظر تأکید کردهاند، که سخن یک تن از آنان، ابن خلدون، خواهد آمد.

يب\_\_\_وستها

لیکن با وجود همهٔ این امور، باید برای آنچه یاد شد چاره و پاسخ دیگری یافت غیر از حذف فلسفه، از قبیل تأکید بر وجود شرایط در طلاب و دانشجویان فلسفه، از جمله آشنایی قبلی با «محکمات اسلامی» و «مبانی قرآنی»؛ و تأکید بر نوآوری، و عینیّت گرایی؛ و مرعوب نگشتن در برابر بزرگان فلسفه و عرفان؛ و پذیرش پیشنهاد «مکتب تفکیک»، به منظور حفظ مرزهای استقلال معارف قرآنی و استغنای معالم وحیانی.

موضعگیری هشتم : حضور تاریخی

این موضعگیری می گوید، فلسفهٔ اسلامی اکنون حضوری تاریخی دارد، یعنی در تاریخ فلسفه باید از آن بحث کرد، نه به عنوان فلسفهای زنده. همانگونه که از فلسفهٔ افلاطون حدود ۲۵۰۰ سال گذشته است و دیگر آن فلسفه نمی تواند فلسفهٔ روز بشریّت باشد، فلسفهٔ اسلامی نیز که بین ۱۰۰۰ تا ۲۰۰ سال از آن گذشته است نمی تواند فلسفهٔ روز بشر معاصر باشد. و این فلسفه نیز ـ چه مشّائی و چه اشراقی و چه صدرایی ـ فلسفهای است مرده که به تاریخ فکر و فلسفه پیوسته است.

این موضعگیری چنان نیست که بتوان بسادگی از کنار آن گذشت، یا با تخطئه آن را از میدان بدر کرد؛ زیرا برخوردی است در زمینهٔ خود بسیار قوی. از جمله کسانی که این فکر را مطرح میکند، پر فسور عبدالجواد حکیمی فلاطوری اصفهانی است؛ این متفکّر جامع، که از مفاخر جهان اسلام است، و آگاهی او از فلسفه و عرفان اسلامی مورد تصدیق کسانی چون میرزا مهدی آشتیانی قرار گرفته است، میگوید:

... برای مؤمن شدن هیچ چیز همچون آنچه خود

قرآن توجّه می دهد مفید نیست. و آن اینست که با اعجاب در صُنع الهي بنگريد. اين توصيه قرآن كريم بيشتر كشش ايجاد مىكند به سوى خدا... عقيدة كلّى من اينست كه خلط دين و فلسفه، نه به نفع فلسفه و نه به نفع دين بوده است؛ دین را از دین بودنش انداخته و فلسفه را از تحرّک و پویاییاش... و خدا نکند که ما بخواهیم روزی اسلام را با همين فلسفة خودمان به دنياي غرب عرضه كنيم... از بـاب مثال، مي توان به قاعدة «الواحد»، «عقول عشره»، «افلاك» و... اشاره کرد. آخر کدام عقول عشره، کدام افلاک؟ چگونه ما عقایدمان را بر اموری مبتنی کنیم که پایه ندارد... در قرون وسطى مطالب ارسطو جزو عقايد كليسا شد، ما به آن حد نرسیدهایم، نزد ما هنوز که هنوز است فلاسفه در اقلیّت هستند و شاید ۳% یا ۴% علما را تشکیل میدهند. ما الآن به فلسفه ای می نازیم که تا چند سال پیش جزو کفریّات و زندقه محسوب میشد... وقتی که دین حالت فلسفی ییدا کند... دین براساس مطالبی پایه گذاری می شود که متزلز لند...

واقع امر اینست که اگر نگاه کنید می بینید که پایه هائی که فلسفهٔ صدرالمتألّهین برآن اساس بوده، الآن فرو ریخته است. در عین حال فلسفهٔ صدرالمتألّهین از حیث نحوهٔ تبیین جهان بسیار جالب است، همان طور که فلسفهٔ افلاطون از این حیث بسیار جالب و جذّاب است، امّا نباید چنین پنداشت که این همان حقیقتی است که پیامبر اسلام «ص» در صدد بیان آن بوده است. البتّه این سخنان بی احترامی به ساحت فلاسفهٔ گذشتهٔ ما محسوب نمی شود و از بزرگی مقام آن علما نمی کاهد. من به هیچ وجه مخالف فلسفه نیستم. اصلاً اکثر اشتغال من پرداختن به فلسفه است و من آن را بسیار دوست دارم، ولی این امر موجب نمی شود 407

که آن را از دین «تفکیک» نکنیم...

بهترین منبع و مرجع برای معرّفی خدا خود قرآن کریم است. ما جوری گرفتار تصوّرات خودمان شده ایم که ورای آن را نمی توانیم تصوّر کنیم. من هر چه که پیش میروم بیشتر به معنویّت قرآن میرسم. من اگر در اروپا تبلیغ اسلام میکنم - و بحمدالله مقبول افتاده است - ولی در ایسن امر یک ذرّه از اندیشهٔ عقلی را در تبیین اسلام نمی آورم. خود قرآن بهترین بیان کنندهٔ اسلام است. دوری ما از قرآن اسفبار است...

در فلسفۀ صدرایی فکر هست و چقدر هم دقیق است، و اینها دو مطلبند؛ یکی خود قالب فکر است که وجود دارد... ولی مطلب دیگر اینست که این فلسفه بازگوی یک واقعیّت و حقیقتی نیست (که) اگر خدای نکرده لطمهای به آن بخورد به اسلام بر میخورد، نه، چنین چیزی نیست.... خیال نکنند که اگر این کتابها(ی فلسفۀ اسلامی) ترجمه شود و به مغرب زمین برود، و آنها این کتابها را بخوانند تکانی میخورند و خیال میکنند که این فرنگیها در ذهن این علمای ما بوجود آوردهاند. و اینها هم وجود و اهمیّت خودشان را [که از قرآن کریم مایه میگیرد]، فراموش کردهاند. آیا اصلاً مایهٔ خجالت نیست که ما بیاییم استحکام آیات قرآن را با استناد به اقوال فیلسوفان یونان تأیید کنیم؟!

در این سخنان \_ که خلاصهای بود از ۱۴ صفحه ' \_ بـژرفی بنگرید، و موقعیّت گوینده را نیز در نظر آورید. فلسفهٔ اسلامی در این موضعگیری، بیش از فصلی ۸۰۰ ساله، از تاریخ چند هزار سالهٔ فلسفه،

مجلّة «دانشگاه انقلاب»، شمارهٔ یاد شده، ص ۳۹ - ۵۳.

محسوب نمی گردد. این موضعگیری نیز بگونهای به حذف فلسفهٔ موجود فرا میخواند، و بر در انداختن طرحی نو در فلسفهٔ اسلامی (بویژه در برابر فلسفههای موجود جهان) که در اتباط با موجودیّت فکری و فرهنگی امروز انسان باشد پای میفشرد.

در واقع، در این مقام، این نظریّه مطرح می شود که آیا متفکّران مسلمان نیاز مند به فلسفهٔ نوینی هستند یا نه؟ در بحث بعدی در این باره سخن خواهیم گفت.

موضعگیری نهم : فلسفهٔ پویا

اصطلاحی در چند سال اخیر، در میان اهل فضل و نظر رایج شده است بعنوان «فقه پویا». می گویند علم فقه اسلامی باید پویا باشد نه ایستا، و متحرّک باشد نه متوقّف؛ باید حرکت زمان، انسان، اندیشه و معیشت را نه تنها درک بلکه لمس کند، و برای همهٔ جوانب حیات و معیشت انسان معاصر، با این اندیشه، و در این زمان، پاسخ داشته باشد. در واقع، فقه پویا یعنی همان «اجتهاد». اجتهاد در واقعیّت خود پویاست، اگر مجتهد خود مقلّد نباشد.

باری، در فلسفه نیز اکنون این اندیشه مطرح شده است که مسلمانان باید به فلسفهای پویا دست یابند، و از فلسفههای تاریخی خو د دست بر دارند. البتّه اگر مسلمانان موفق می شدند که «نظام حکمت قرآنی» را استخراج کنند، نیازی به فلسفهٔ دیگری نداشتند، زیرا آن حکمت، حکمت قدسی سماوی است که همواره زنده است، و به تعبیر احادیث، «ربیع قلوب» است، یعنی بهارانی همواره رویان و جوشان. امّا اکنون که چنین فلسفهای قرآنی و خالص تدوین نکر ده اند، این اندیشه پدید می آید که اجازه بدهید فلسفههای اسلامی پویایی داشته باشیم، تا بتوانیم با فلسفههای نوین جهان، با ابزاری نوین،

مقابله كنيم.

موضعگیری دهم : تفکیک

در شمار موضعگیریهای نهگانهٔ یاد شده، موضعگیری اصحاب «مکتب تفکیک» قرار دارد، که میگوید «محتوای فلسفی» و «محتوای عرفانی» را با «محتوای قرآنی»، «اینهمان» نپندارید، و درهم نیامیزید، و به تلاش غیرعلمیِ «تأویل» نگرایید، و مرزها را پاس دارید، و مشربها را مرزبندی کنید.

«مکتب تفکیک»، موضعگیری اوّل (انکار فلسفهٔ اسلامی) را رد میکند، و موجودیّت فلسفهٔ اسلامی را می پذیرد، و درعین اینکه اندیشهٔ «فلسفهٔ پویا» را مردود نمی شمارد، فتوا به حذف فلسفهٔ موجود نمی دهد، و بر خواندن و دانستن آن \_ برای واجدان شرایط \_ تأکید میکند، و مدرّسان و استادان و مؤلّفان آن را مورد احترام قرار می دهد، و طلاّب و دانشجویان آن را عزیز می شمارد، و پنج امر را یاد آوری میکند:

۱- خوانندهٔ فلسفه، محکمات اسلامی و مبانی خالص قرآنی را
 از پیش بداند.
 ۲- تأویل (که نوعی تحریف معنوی است، و آنهمه در قرآن و

۲- تاویل ( که توغی تحریف معنوی است، و آنهمه در قرآن و حدیث از آن منع شده است)، اعمال نگردد.

۳-استقلال و استغنای کامل معارف عالیهٔ قرآنی و تعالیم سُنّت و اوصیا«ع»، برسمیّت شناخته شود.

۲-از تقلید فکری و مرعوبیّت عقلی پرهیز داده شود، وکاوش در ادلّه و درستی و نادرستی آنها باکمال شهامت اعمال گردد؛ بسیاری از ادلّه و قواعد جای بحث و نظر دارد. نیز نوآوری اندیشهای مورد تشویق قرار گیرد. ۵-استعدادهادر ذهنی گری و تخیّلات تجریدی غرق نگردد، و به آزمون و عینیّت (حقایق ملموس جهان) نیز توجّه کافی مبذول شود. و اکنون، مدرّسان و استادان گرانقدر فلسفه، و طلاّب و دانشجویان فلسفه، بخوبی مینگرند که مکتب تفکیک در کنار آنان قرار دارد، زیرا تاکنون حذف را مطرح نکرده است. و عرض کردم که شیخ مجتبی قزوینی خراسانی، خود سالها فلسفه تدریس می کرد و می فر مود، باید فلسفه بخوانید و فلسفه بدانید، تا فرق قرآن و فلسفه را لمس کنید.

ابن رشد، در همان رسالهٔ «فصل المقال» که یاد شد می گوید، ما از علوم اوایل و منطق و فلسفهٔ اقدمین، باید برای بیان و اثبات عقاید و مطالبی که خود داریم بعنوان وسیله استفاده کنیم، مانند ابزار ذبح که ما آن را بکار می بریم بدون اینکه لازم باشد صاحب آن همکیش ما باشد.

ابن خَلْدون نیز، بر فلسفه هجومی سنگین میبرد و میگوید: «ضررُهٔا فیالدّینِ کثیرٌ ـ فلسفه به اسلام زیانهای بسیار رسانده است» <sup>۱</sup> و در جایی دیگر میگوید :

فلسفه همهٔ مطالب و مقاصد خود فلسفه را نیز نتوانسته است ثابت کند، بااینکه با ظواهر شرع مخالف است. ما فقط یک نتیجه برای آن قائلیم، و آن نتیجه، قوی کردن ذهن و توان دادن به فکر است برای دلیل آوردن و اقامهٔ برهان کردن.<sup>۲</sup>

پس «فلسفه هم زیان دارد و هم سود، هر کس آن را می خواند باید مراقب باشد که از سود آن بهره ببرد و از زیان آن درامان

 د «مقدّمه»، ج ۳، ص ۱۲۰۹، چاپ تحقیقی دکتر علی عبدالواحد وافی، دارنهضة مصر للطّبع والتشر.
 ۲۱٦ مأخذ، ص ۱۲۱٦.

يــــوستها

بماند. <sup>۱</sup>». او با این وصف، بر آموختن درست «علم منطق» بویژه شروط برهان تأکید میکند، تا در طریق استدلال از آن استفاده شود.

در مجموع به این نتیجه میرسیم که حذف این علوم (منطق و فلسفه) اکنون درست نیست. خواندن و استفادهٔ آلی از آنها درست است، با حفظ شروطی که یاد شد، بویژه باید کوشید که هیچ پیشداوری ذهنی برای انسان پیدا نشود که در این صورت از خالص فهمی توحید قرآنی و دیگر معارف وحیانی دور خواهیم ماند.

آنچه دربارهٔ «فلسفهٔ اسلامی»، در این پیوست گفتیم، دربارهٔ «عرفان اسلامی» نیز صادق است. و سخن آخر در این پیوستها اینکه، «مکتب تفکیک»، ضدّ فلسفه و مخالف خواندن فلسفه نیست، بلکه ضد «تأویل» است، آنهم به منظور حفظ استقلال و استغنای حقایق قرآنی، و پاسداری از اعتلای سطح آن حقایق. و گمان نمی رود که هیچ فاضلی در غیر مورد ضروری (یعنی مورد تعارض برهان عقلی بدیهی با ظاهر آیه یا خبر)، تأویل ظواهر دینی و صرفنظر کردن از معانی و مفاهیم آنها را بپذیرد. و سخن اصحاب «مکتب تفکیک» نیز همین است، پس جای تعارض و درگیریی وجود ندارد، بلکه تأیید «مکتب تفکیک»، در برابر موج «فلسفهٔ پویا»، به نفع آقایانی است که خود را به فلسفه منسوب می دارند.

در اینجا، برای اینکه برخی، بمحض اینکه سخن از ظواهر آیات و احادیث و حجیّت آنهاگفته می شود نپندارند که به سوی ترک تعقّل یا مشرب اخباری گرایشی شده است \_ البته برای مطّلعان چنین پنداری پیش نمی آید \_ بجاست سخن علاّمۀ طباطبائی را دربارۀ «حجیّت ظواهر»، برای خوانندگان این مباحث بیاوریم :

قرآن کریم، که مأخذ اساسی تفکّر مذهبی است،

به «ظواهر الفاظ خود»، در برابر شنوندگان خود، حجیّت و اعــتبار داده است. و هــمان ظـواهـر آيـات، بـيان پـيغمبر اکرم«ص» را تالي بيان قرآن قرار مىدهد و مانند آن حجّت مىسازد...<sup>۱</sup>

پر روشن است که اگر گفتار و رفتار پیغمبر اکرم، ص، و حتّی سکوت و امضاء آن حضرت برای ما، مانند قرآن، حجّت نبود، آیات مذکوره [یعنی آیات سورهٔ ،نَحْل، و «جمعه، و «احزاب، که شمارهٔ آنها در پانوشت ذکر شد]، مفهوم درستی نداشت. پس بیان پیغمبر اکرم، ص، برای کسانی که از آن حضرت می شنوند، یا با نقل قابل اعتماد نقل می شود، حجّت و لازم الانتّاع است.

و همچنين با تواتر قطعى از آن حضرت رسيده است كه بيان اهل بيت وى، مانند بيان خودش مىباشد. و به موجب اين حديث، و احاديث نبوى قطعي ديگر، بيان اهل بيت تا لي بيان پيغمبراكرم«ص» مىباشد؛ و اهل بيت در اسلام سمت مرجعيّت علمى داشته، در بيان معارف و احكام اسلام هرگز خطا نمىكنند، و بيانشان بطريق مشافهه، يا نقل قابل اعتماد، حجّت است.

از این بیان روشن می شود که «ظواهر دینی»، که در تفکّر اسلامی، مدرک و مأخذ می باشد، دو گونه اند، کتاب و سُنّت. و مراد از کتاب، ظواهر آیات کریمهٔ قرآنی مسی باشد، و مسراد از سُنّت، حدیثی است که از پیامبر اکرم«ص» و اهل بیت«ع» رسیده باشد.<sup>۲</sup>

پس هدف ماکه آشتیدادنِ تـفکّر تـفکیکی و تـفکّر غـیر

۱. در اینجا به سه آیه (آیهٔ ۴۴، از سورهٔ «نَحْل»، آیهٔ ۲، از سورهٔ «جمعه»، و آیهٔ ۲۱، از سورهٔ «احزاب»)، بر حجيّت سخنان و امضاء پيامبراكرم «ص» استدلال شده است. ۲. «شيعه در اسلام»، ص ۴۵ ـ ۴٦، چاپ قم (۱۳۴۸ش).

تفکیکی بود، امید است مورد توجّه بیشتر هر دو طرف قرار گیرد، و بویژه مدرّسان زبده و استادان گرامی فلسفه، و همچنین طلاّب فاضل و دانشجویان جویا، با مهربانی به این دیدگاه حسّاس علمی و معارفی بنگرند، و با روحیّهٔ متعادل علمی با آن روبرو گردند، از آنکه این دیدگاه بسی نزدیکتر است به شما تا دیدگاه حذف و دفاع از «فلسفهٔ پویا» که طرفدارانی دارد، و طرفداران دیگری پیدا خواهد کرد، بویژه در میان فاضلانی که به مطالعات متنوّع پر داخته اند، و با جهان و مسائل فرهنگی و فلسفی جهان آشنایی بیشتری دارند و به نو آوری می اندیشند.

ولاحولَ ولاقوّةالاّ باللهِ العليّ العظيم.

فهرست اعلام

۱ ـ کسان . ۲ ـ کتابها . ۳ ـ مکتبها، مشربها، نِحْلَهها، فرقهها، گروهها . ۴ ـ مفاهیم، تعبیرات، اصطلاحات، موضوعات، پیشنهاد تحقیق، روش ...

ضياءالدّين) : ٣٦٨، ۴٠٨. آقاعلى حكيم (أقاعلى مدرس زنىوزى): ٣٦، ١٢٠، ١۴٥، ١٣٥، ٣٦٠، . FFA (TAV (TV+ (T7F آقاعلى مدرّس ← آقاعلى حكيم . آلبر توسكبير (قدّيس آلبر توس ما گنوس -Albertus Magnus \_ فـــــيلسوف مَــدْرَسې دومــينيكې آلمـانى، م: . TF. (AV : (p17AD آل محمّد (ص» : ۲۹، ۹۵، ۲۰، ۲۳۵، نيز ← ائمة طاهرين «ع» . آملی، سیّدحیدر : ۱۰۵، ۱۰۷. آملی، شیخ محمّدتقی : ۳۱، ۱۸۱، ۳۰۴، آوگوستينوس (Augustine ، م : ۴۳۰م)، قدیس : ۸۷ . آيتي، عبدالمحمد : ١٥٧، ٣٣٣.

أئمة اولاد على «ع» : ١٨٠، نيز ← أئسمة طاهرين «ع» . أئمة طاهرين، معصومين «ع» : ٣١، ٦٥،

آخبوندِ خراساني، ملاً محمّدكاظم : (TTA (TI. (19. (TAT (TIT . 414 .414 آخوند صاحب «کفایه» : ۴۱۷، نیز 🝝 آخوندِ خراساني . آخ\_\_وند مــلأصدرا : ۴۲۲، نـيز ← ملأصدرا . آخوندِ ملاّ على اكبر : ٢٨٢، نيز ← ايزدى سيادهني . آرام، احمد : ۱۵۷، ۳۳۳. آشتیانی، آمیرزا احمد : ۳۲۲. آشتياني، استاد سيد جلالُ الدّين : ٦۴ . آقابزرگ حکیم شهیدی مشهدی (میرزا عسکری): ۲۴۴، ۲۳۴، ۲۴۴، (F14 (F11 (F11 (F.A (T17 . 411 آقازادهٔ خراسانی، حـاج مـیرزا مـحمد : . 41. 144 . 174 . 144 . 141 آقازادهٔ خراسانی (کفائی)، حـاج مـیرزا احمد : ۴۲۰ ، ۴۱۷ ، ۴۱۲ . آقساضیاء عمراقمی (اراکمی) شیخ

(101 (199 (187 (181 (1.7 (9) 071) V.T. (TTD (TTD 077) 007 (TV. (T10\_T1T (TDV F.D\_F.F (TA) (TVA\_TVV . 414 أئمة معصومين«ع» : ١٦٢، نيز ← أئـمة طاهرين«ع» . أنْـــمَّهُ هُــدىٰ«ع» : ٣٣٢، نسيز ← أنْــمَّهُ طاهرين«ع» . ابراهیمی دینانی، دکتر غلامحسین : . ٣٢. آبال : (نامی نمادین) : ۳۹۸ . ابن الشَّهرزورى، قساضى ابىومحمّد مرتضى : ١٦٦ . ابن باجَّة اسپانيائي (يا ابنُ الصّائع، ابوبكر محمّد، فيلسوف اسپانيائي، م : ۵۳۳ق) : ۱۰۱، ۱۳۱ . ابن بَرّاج طرابلسي (قاضي عبدُالعزيز، م : ۴۸۱ ق) : ۳۷۴ . ابن جَرير طَبَرى (ابـوجعفر مـحمد، م : ۳۱۰ق) : ۱۸۰ ابن خَلْدۇن (عبدُالرّحمان، م : ٨٠٨ق) : . 407 (40. (1.4 01 ابن رُشد (ابوالوليد محمّد، م : ۵۹۵ ق) : (F11 (TA1 (10A (100-10F . 440 ابن سَمّاک (محمّد) : ۳۷۹. ابن سينا، ابوعلى (حسين بن عبدالله) :

(ITF (1.7 (1.. (7) (T) (T)

(1VD (177 (10A (100-10F (TVT (TD. (14F (FFD (FTF (F11 (T99\_T9A . 449 ابن طاووس ← سيّدِبن طاووس . ابن طُفيل (ابوبكر محمّد، فيلسوف اسپانیائی، م : ۸۸۱ق) : ۱۰۱. ابن عبّاس - عبدالله بن عبّاس . ابن عربي 🗕 محيىالدِّين بن عربي . ابن فارض مصری (شرفُ الدّين عمر، بزرگترین سرایندهٔ شعر صوفیانه در ادبیات عرب، م : ۱۳۲ق) : ۱۰۲. ابن فَهْد حِلّى (جمالُالدّين احمد، م: ۴۱ مق) : ۱۷۵، ۱۷۸ . ابسن مُشكُّسويَه (ابسوعلى احسمد، م : ۴۲۱ق) : ۱۰۰ . ابن ميمون (موسى) : ٨٧. ابن نديم (نديم) : ٣٣٣ . ابوداود (سِجِسْتانی) : ۱۰۳ . ابو شفیان : ۹۱، ۹۱ . ابوسليمان منطقى : ١١٢ . ابوعلی سینا : ٦٢ ـ ٦٣، ٣٨۴، نیز 🗕 ابن سينا . ابونصر فارابي 🔸 فارابي . احمدی خراسانی، شیخ حبیبالله: . 149 احمدي ملايري، دكتر احمد: ۴۴۷. أَخْطَل، غِياثبن غَوث: ٩٠، ٣٢٨. ادیب نیشابوری (ادیب ثـانی)، شیخ

الجُرّ، خليل : ١٥٧، ٣٣٣. الخُواص، على : ٢١٦. العراقي، شيخ حسن : ٢١٦ . الفاخوري، حَنًّا : ١٥٧، ٣٣٣ . النبيّ«ص» ٢٥، نيز ← پيامبر اكرم«ص» . امامان : ۴٦، نيز - أئمة طاهرين «ع» . امام باقر، محمّدبن على «ع» : ٩٣ - ٩۴، . 100 (107 (94 امام حسین مجتبی «ع» : ۴۱. امام حسين «ع» : ۹۲ . امام رضا، ابوالحسن عليَّين موسىالرّضا«ع» : ٩٩، ١٥٢، ١٨٦، . FTA . TVF \_ TVT . TT1 امامزاده حسین «ع» : ۱۹۸، ۲۰۹ \_ ۲۰۹ . امام سجّاد، عمليّبن الحسين «ع» : . 300 (197 (147 - 140 امام صادق، جعفربن محمّد«ع» : ۹۵، (FT1 (TD1 (TD. (TVF (TTD . 40. امام عسکری، ابسومحمّدحسن«ع» : ۳۹، . 99 امام على، امسيرالمؤمنين، عليَّبن ابسیطالب«ع» : ۳۵، ۳۹، ۵۲، ۸۷، ۷۸ (TT1\_TT. (TT1\_TTD (T.. امام کاظم، موسیبن جعفر «ع» : ۹۸، . F.Y (T4. (TVA امام مهدی، امام زمان، حُجّت وقت،

محمدتقی (م : ۱۳۹٦ق) : ۴۱۲. اديب نيشابوري اول، ميرزا عبدالجواد (م : ۱۳۴۴ق) : ۲۹۰ . ارباب اصفهانی، حاج آقارحیم : ۲۱۳. اردبیلی، حاج سیدیونس : ۴۲۰. ارسطو : ۲۲ - ۲۳، ۲۲، ۲۸، ۹۸، ۱۰۰، . TAT (TA1 (TF. (10F اريستوبولس : ۳۴۰. اِسْتِرآبادى، رضى الدّين (نحودان بزرگ و معروف، م : ١٨٦ق) : ١٥٦ . استعلامی، دکتر محمد: ۳۷۹. اسعدی، محمود : ۱۵ . اشرف الواعظين (حاج سيّدحسن) : FIT اشعرى، ابوالحسن (مؤسّس مذهب اشعری، م : ۳۲۴ق) : ۱۰۹. اصفهانی، حاج شیخ حسنعلی : ۲۷۱، . . . اصفهانی، سیّد ابوالحسن : ۲۲۰، ۲۸۳، . FIF .F.A اصفهانی، شیخ محمدحسین : ۳٦۸. اصفهانی، میرزا اسماعیل : ۲۱۲. اصفهانی، 🗕 میرزای اصفهانی . اصفهاني، نورالدين عبدُالصّمد : ٧٠. اف\_\_\_\_لاطون : ٨٦، ١٠٠، ١٣٠، . FOY \_ FO1 (TA1 (Y.O \_ Y.F الهیان تُنکابنی، شیخ عملیاکبر : ۴۵، 177A \_ Y71 (Y10 (19V \_ 197 . 4.7 الهي خراساني، على اكبر : ٣٠٨ .

فهرست أعلام

حجّت حق، ولتي عصر «٤» : ١٠۴، امام هادى، على بن محمد «ع» : ٩٩ . أنسلم (Anselm)، قدّيس : ۸۷. انصارى ← شيخ انصارى . انصاری هروی، خواجه عبدالله : ۴۲۹. اوصيا«ع» : ٣٦٢، نييز ← ائتمة طاهرين«ع» . اولِيرى، دُلَيسى (De Lacy O'Leary) : . 777 (100 اهل بيت، اهل بيت عصمت و ط\_هارت «ع» : ۳۷، ۲۷ ـ ۸۸، ۹۲ . ۹۹ (100-10F (11V (1.9 (1.0 WT WAS UNV UNV UND (F.F (TVO (TF) (TT) (T.F ۴۵۸، نيز ← ائمَّهٔ طاهرين«ع» . ايرانشهري، ابوالعبّاس : ٦١. ایردی سیادهنی تاکستانی، حاج ملاّعلى اكبر (م: ١٩٣٠ق) : ١٩٣ أيْسى، شيخ سيفُالله : ۴۲۰.

بَدُوى، دكتر عبدُالرّحمان (مصرى) : . 377 بـروجردی، حـاج آقـاحسین : ۳۱۳، . 44. 441 417 477 بروجردی، شیخ محمّدحسن : ۲۲۴ . بقلی شیرازی، شیخ روزبهان : ۷۰. بودا: ۴۰۱. بوذر (ابوذر غِفاري) : ۲۸۷ . بوريحان : ۲۸٦، نيز ← بيروني . بوعلى : ٧٣، ٢٨٦، نيز ← ابن سينا . بهارى همدانى، شيخ محمد : ٢١٣، ٣٠٦، بهبودی، محمّدباقر: ۴۳۸. بهمنیار (ابن مرزبان، ابوالحسن، از شــاگـردان مـعروف ابـنسينا، م : ۸۵۴ق): v۳. بيروني (ابوريحان، محمّدين احمد، رياضيدان، منجم، جغرافيدان، فیلسوف و سیّاح بزرگ ایـرانـی، و یکی از بزرگترین دانشمندان تاریخ، م: ۴۴۰ق) : ۱۰۰. بيكن (فرانسيس - Fransis beykon، فيلموف انگليسي، م: ١٦٢٦م) : . 171

پیامبر اکرم، حضرت محمّد «ص» : ۲۵، پیامبر اکرم، حضرت محمّد «ص» : ۲۵، ۱۵، ۸۱، ۸۸، ۱۲۸، ۱۳۱، ۱۵۱، ۱۹۲۰، ۱۹۲۱، ۱۸۱ - ۱۸۲، ۲۸۱، ۱۸۲، ۳۲۵، ۲۲۷، ۲۲۷، ۳۰۵، ۴۵۲، ۴۰۶

2 حائرى، سيّدحسين : ۲۲۴ . حائری یزدی، حاج شیخ عبدالکریم: حــاج سـیدجوادی، سـیّدعلی مـحمّد : . 197 حـــاجی ســبزواری : ۷۱، نــبز ← سبزواري . حساجی فساضل خسراسیانی (شسیخ محمّدعلی، از مدرّسان معروف مـــعقول، در مشــهد مــقدّس، م : · F11 (T.Y \_ T.1 : (317FY حاجي نوري ← نوري، حاج ميرزا حسين . حافظ (شیرازی) : ۱۱۰ . حافظيان، حاج اكبر آقا : ٢٧١ . حافظیان، حاج سیّدابوالحسن موسوی مشهدی : ۲۵۸ ، ۲۵۸ ـ ۲۵۹، . FTA . YA. \_ Y79 حافظیان، حاج میرزاآقا : ۲۷۱ . حُـج بن الحسن «ع»، حضرت : ۲۳۳، ۲۹۱، نیز ۲ امام مهدی (ع» . حجّت کوهکمری، سیّدمحمّد : ۳۱۰. حــجّت وقت«ع» : ۲۹۱، نــيز ← امام مهدى«ع» . حسين بن منصور (حلاّج) : ۴۰۱. حلبي خراساني، حاج شيخ محمود : . FIF\_FIT (FI. (TTA (TTF حميدين قَحْطَبَه: ٣٧٩.

ت

تِسَرْمِدْی (ابسوعیسی محمّد، حافظ و محدّث معروف خراسان در سدهٔ سوم هجری، م : ۲۷۹ق) : ۱۰۳. تنکابنی، شیخ محمّدتقی (پیدر شیخ علی اکبر الهیان) : ۲۹۵. تنکابنی (قزوینی)، شیخ احمد (پدر شیخ محتبی قروینی خراسانی)، م ح : تنکابنی (پر شیخ محتبی قروینی خراسانی)، م ح : محتبی قروینی خراسانی)، م ح تسوماس آکسویناس، قدّیس (kitanas) محتبی محتبیت فلسفهٔ مدرسی، مدرکترین شخصیّت فلسفهٔ مدرسی، محتبی آقابزرگت تهرانی . محترانسی، مسیرزاجسوادآقسا : ۲۵۵، ۲۰۰۳ - ۲۰۰۳، ۲۰۰۹ - ۲۰۰۳،

> **ث** ثورى : ← سفيان ثورى .

ر

راسـل، بـرترانـد (bertrand rasel) فیلسوف و ریاضیدان بریتانیائی، م : ۴۴۵، ۱۵۴، ۱۹۴۰، ۴۵۵، ۴۴۵، رتـانی دوران((ع)» : ۲۱۵، نـیز ، امام مهدی((ع)» . رسول بزرگ خدا((ص)» : ۲۷۲، ۲۰۲، ۲۰۲، نیز ، پیامبر اکرم((ص)» . پیامبر اکرم((ص)» . ۴۳۹، ۲۲۱، ۲۸۶، ۲۹۴، نیز ، رضانژاد (نوشین)، غلامحسین : ۳۲۲، رفیعی قزوینی (علاّمه)، سیّدابوالحسن : ۲۸۵، ۲۱۱، ۲۸۱، ۲۹۱، ۱۹۹، ۲۹۲، ۳۸۷، ۳۷۰، (۳۲۲ - ۳۲۱)

زرآب ادی قروینی، سید جلیل زرآب ادی قروینی، سید جلیل (جلیل آقا) : ۱۹۲ . زرآب ادی قروینی، سید علی : ۱۹۲ . زرآبادی قزوینی، سید علی : ۱۹۲ . زرآبادی قزوینی، سید موسی (استاد زرآبادی قرآنی) : ۴۵، ۹۰۱ ـ ۲۰۹، تأل فرآنی) : ۴۵، ۹۰۱ ـ ۲۰۹، ۲۱۸، ۲۲۲ ، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۲۴ ـ ۲۱۵، ۲۰۶۰ ـ ۲۷۲، ۲۷۳ ـ ۲۷۳، ۲۷۴، ۴۰۰ ـ ۲۰۹، ۴۰۰۹، ۴۰۸، ۹۳۱، ۱۹۳ ـ ۱۹۲

د دانیته (آلیگیری ـ Adante aligieri) بزرگترین شاعر ایتالیائی، سرایندهٔ منظومهٔ مشهور «کمدی الهی»، م : منظومهٔ مشهور «کمدی الهی»، م : ۱۳۲۱م) : ۳۲۰ داوری، دکتر رضا : ۴۴۱ ۴۴۱ . دکارت، ژنه (۴۹ dekari) ریاضیدان و عالم و میتفکّر فیرانسوی، م : ۱۳۵۰ . دمشقی ← یحیی دمشقی . ۳۷۴ . سیرافی، ابوسعید : ۱۵۲ . سیوطی، جلالالدین : ۱۵٦ .

ش شـــانەچى (مــدىر شــانەچى)، شــيخ محمدكاظم : ۴۱٦، ۴۲۲ . شاهرودی، حاج سیّدعبّاس : ۲۹۰ . شاهرودی، سیّدعلی : ۲۲۴ . شاهرودی، سیّدمحمود : ۲۱۴ . شبستری (شیخ محمود) : ۱۰۷ . شِبْلى (ابوبكر، م : ٣٣٩ق) : ٣٩٩. شرفشاهي، كامران : ١٥ . شريعت اصفهاني (ملا فتحالله) : ۲۹۰ . شريعتى مزينانى، استاد محمّدتقى : . 4.4 . 110 شعراني، عبدالوهّاب : ٢١٦ . شفيعی کدکنی، دکتر محمّدرضا : ۲۸۴، . 44. شفيعي كدكني، ميرزامحمد : ۲۸۴ . شكرنابي، شيخ على اصغر : ١٩٧ . شمس تبریزی (شمس الدین محمد بن عـلىبن مَلِكُداد، م ح : ٢٤٥ق) : . 1. 7 شهابی، استاد محمود : ۳۹۹. شهابي، دكتر على اكبر : ٣۴٩ . شهرزورى، شمش الدّين : ١٥٦، ١٦٦ . شهرستاني، سيّد هِبَةُالدّين : ١٠١ . شهید ثانی (شیخ زین الدین) : ۱۷۵، . 178

س سبزواری، حاج ملآهادی : ۲۲ ـ ۲۴، . YOY (194 (14 . W. سَحْبان (سحبانِ وائل، خطيب عرب، و ضرب المثل در سخنوری و بلاغت، م : ۵۴ق) : ۲۸۷ . سرجون بن منصور : ۹۰، ۳۲۸. شفيان تُورى : ٩٨ . سقراط : ٨٦. سَلامان (نامی نمادین) : ۳۹۸. سلمان ساوجي : ۲۰۱ . سمنانى ← علاءالدّولة سمنانى . سمنانى ← علاّمة سمنانى . سنائي (ابوالمجد) : ١١٠. سهروردی، شهابٔالدّین عمر (م: ۳۲ق) : ۷۰ . سهروردى، شهابُالدّين يحيى، شيخ اشراق (م: ٥٨٧ق) : ٢٢ - ٢٤)، (140 (177 (1.. 41) (17 - 7) . 244 . 247 - 240 . 241 - 24. سيبويه (ابوبشر عمرو بيضائي شـيرازي، پیشوای نحودانان بصری) : ۱۵٦ . سيّدِبن طاووس (رضـيُّ الدّيـن عـلىبن موسى علوى حسنى، م : ٦٦۴ق) : . 117 سيِّدِ مرتضى (شريفِ موسوى، عَـلَمُ الهُـدى، م: ٣٦٦ق): ٣٦٨،

فهرست اعلام

ص صائن الدين محمد تُركة اصفهاني : ١٧٥، . ٣٨٦ صاحب «ذخيرةُالمعاد» (ملاّمحمّدباقر محقّق سبزواری) : ۳۷۴. صـــاحب «شـوارق» : ۱۱۹، نــيز → لاهيجي . صدرالحكماء : ٣٢١، نيز + ملاصدرا . صدر الدّين قونيوي : ١٠٥، ٣٢٩. صدرُالدّين محمّد شيرازي : ٣٨٦، نيز 🗕 ملأصدرا. صدرالمتألمين : ٣٦، نيز - ملاّصدرا . صدرزادهٔ دامغانی، شیخ علی کبر: . 110 صدر، سيداسماعيل: ٢١٣. صدر، سيّد صدر الدّين : ۲۲۴، ۲۳۹، . 4.4 صفا، دكتر ذبيح الله : ١٥٧، ٣٣٣.

d

طاژمی، حاج ملاّعلی : ۲۸۲ . طالقانی، شیخ مرتضی : ۳۰۴ . طه (طاها) حسینِ مصری، دکتر : ۴۰۱ . طباطبائی قمی، حاج آقـاحسین : ۲۲۱، طباطبائی قمی، حاج آقـاحسین : ۲۹۱ طهرانی، حاج شیخ حسنعلی : ۲۹۰ . طَــيالِسی (ابـوداود، مــؤلّف «مُشــنَدِ ۲۳۲ ـ ۲۳۳، ۲۳۷، ۳۸۹، ۳۹۹، ۴۰۸، ۶۳۲، ۶۴۲، ۶۴۲، ۶۴۲ ۹ـــلاّمۀ مجلسی، مـلاّمحمّدباقر : ۱۰۷، عــلاّمۀ همدانی (ابوالمعالی مـیانجی عینُالقُضاة همدانی (ابوالمعالی میانجی همدانی»، از علمای صوفیّـۀ شافعی مذهب، م : ۲۵۵ق) : ۳۸۲.

غموی، اسماعیل : ۲۱۲، ۲۲۰ . غروی اصفهانی ← میرزای اصفهانی . غروی، میرزا علیرضا : ۲۳۹ . غزالی، ابوحامد : ۲۰۹، ۳۲۲، ۴۲۹ . غفّاری، علی اکبر : ۲۰۵ . غیائی تـنکابنی، شیخ زیـنالعـابدین : غیلان دمشقی : ۹۰، ۳۲۸ .

# Е

عارف یزدی (خراسانی)، شیخ اسداللہ : . FIA (FII (MIT (M.) (YFF عامري، ابوالحسن : ٦١، ١٧٢. عبدالرزّاق كاشاني، كمال الدّين : ٧٠، . FT9 (TA7 ()VA ()VD () )T () .7 عبدالله بن جعفر : ۳۲۸ . عبدالله بن زبير : ۳۲۸ . عبدالله بن عبّاس : ۹۰، ۳۲۸ . عبدالله بن عمر : ۳۲۸. عبدالواحد وافي، دكتر على : ۴۵٦. عترت : ٢٠٥، نيز - ائمة طاهرين «ع» . عراقى، آقاضياءالدّين : ٢٢٠، نيز - آقا ضياء عراقي . عُطارِدى، شيخ عزيزالله : ٢٧١ . عطَّار (نیشابوری) : ۱۱۰. عقیلی (طبرسی) نوری، سیّداسماعیل: . 717 علاءالدّولهٔ سمنانی : ۱۰۵ ـ ۱۰۲ . علاّمهٔ جعفری تبریزی، شیخ محمّدتقی : . F11 (100 علامة حلّى (جمال الدّين حسن) : ١٠٧، . FY . (77 (11) عسلامهٔ سمنانی، شمیخ مسحمدصالح مازندرانی حائری : ۱۱۹ . عـ لامه طباطبائي، سيدمحمدحسين : 

(110 (1V7 (1VF (11)

فهرست اعلام

Ä

ک کاشانی : ← عبدالرّزّاق کاشانی . کاظمی تَرْکی، سیّد واسع : ۳۱۰ . کسمامپانِلاّ (تمرمازو \_ ۳۱۰ د kampanella، فسیلسوف و شماعر ایتالیائی، م : ۱۳۱۹م) : ۱۳۱ . کممانت، ایسمانوئل (imanuel kant،

محامی بـادکوبهای، شـیخ غـلامحسین : (T.Y. 771) 6771 677 - Y.Y. FIF محامی، شیخ رضا : ۲۹۹ ـ ۳۰۰. محامی، شیخ مرتضی : ۲۹۹ . محدّث أرمَوى (سيّد جلالُالدّين) : . FTF محدّث خراسانی، شیخ علی : ۲۲۴، . 191 محسنی ملایری، شیخ محمّدباقر : ۲۲۵، . F. T (YTF محقق تهرانی، شیخ محمّدرضا : ۲۲۵ . محمد «ص»، حضرت : ۲۹، ۹۲، ۲۰۵، نيز ← پيامبر اکرم«ص» . محيىالدينبن عربي : ٦١، ٦٦، ٧٠، (11V (11Y (1.V-1.Y (VY . 4.7 (144 (140 مدرّس، حاج میرزااحمد : ۴۲۰. مـــدرّس رضــوى (ســيّدمحمّدتقي): . FIF\_FIT مدرّس قزويني ← قزويني (خراساني) . مرواريد، شيخ حسنعلي : ۲۲۵ . مُسْتَمْلي بُخاري، ابوابراهيم : ۴۲۹. مسیح (عیسا مسیح «ع») : ۳۲۸، ۳۴۰. مصطفوی خراسانی، دکمتر سیّدجواد : . FY . (F11 مطهّری، شهید شیخ مرتضی : ۲۱، ۲۳، . 4.1 مظفّر نجفی، شیخ محمّدرضا : ۲۲ .

م مازندرانی، میرزا عبدالله : ۲۹۱ . مأمون عبّاسی : ۹۸ ـ ۹۹، ۱۵۸ .

ميبدى، رشيدالدين ابوالفضل: ٢٠٥. مسيرداماد حسيني، ميرمحمدباقر استرآبادی : ٦١ - ٦٢، ١١٥، ١١٩، . YA4 (1VY ميرزا محمدتقی شيرازی (ميرزای دوم) : ۲۹۱، ۲۴۳ . میرزای اصفهانی، میرزامهدی اصفهانی غروی خراسانی (استاد تألُّے قر آنیے): ۴۵، ۱۵۵، ۲۱۱ ـ ۲۳۹، (YAF\_YAY (Y7F (YFF (YFY (\*\*) 1-\*\*\* (\*\*\* (\*\*\* 1-\*\*\* (\*\*\*) (F.9\_F.1 (F.F (M19 (M1V (FYY (FY+ (F1A\_F17 (F1F\_F11 . FTA \_ FTF (FYA میرزای بنزرگ : ۳۲۳، نیز 🗕 میرزای شيرازي . ميرزاى جِلْوَه (ميرزا ابوالحسن جلوة اصفهانی تهرانی): ۲۰۲ ـ ۲۰۳ میرزای شیرازی (میرزا محمّدحسن)، میرزای بزرگ : ۲۱۴، ۳۲۳. میرزای قمی (میرزا ابوالقاسم گیلانی، محقّق صاحب «قرانين»، م: . 277 (24) : 111 (24) 27 میرزای نائینی ← نائینی، میرزامحمّد حسين غروى . مسیرزای نــوقانی ← نــوقانی، مــیرزا على اكبر . مير فِنْدِرشكي (مير ابوالقاسم، م: میلانی، سیدمحمد هادی : ۲۵۰ ـ ۲۵۲،

مَظْهَرْ حسين هندى، سيّد : ۲۷۲ . معاویه : ۹۰ ـ ۹۱، ۳۲۸، ۳۳۱. مىعصومى اشكورى، سېدمحمّدتقى: . 197 معصومین«ع» : ۲۱۵، ۳۴۳، نیز 🗕 ائمَّةً طاهرين«ع» . معلّم اوّل ← ارسطو . مقدم، مهدى : ١٥ . مـ لأصدرا، صـدر المُتألِّهين شيرازى : (1)7 (). Y (YT (Y) (77-7) (YFA (1VD (1VY (1Y)-1)9 (TA. (TT9 (TAT (TFA (TT. . FAY (FF1 - FFA (F1) مَلَطى، طالس (talese malati) . ملطى، طالس ملکی تبریزی، میرزا جواد آقا : ۴۰۹. ملكي، على : ٣١٢. ملکی میانهای، شیخ محمّدباقر : ۲۲۵، . 214 - 2.9 منطقي 🗕 ابو سليمان منطقي . موسوی گرمارودی، سیّدعلی : ۲۵۶. موسى الحسيني : ١٩٣، نيز ← زرآبادي قزوينې، سيّدموسي . مولای زمان«ع» : ۲۹۱، نیز - امام مهدی (۶) . مولوى (جلالُ الدّين بىلخى رومى، م: ۲۷۲ق) : ۲۰۱ مولوى، حاج عبدالحميد : ۲۹۴ . مهدوی دامغانی، دکتر احمد : ۴۱۷. مىھدوى دامىغانى، شىيخ مىحمدكاظم : . FY . (YYF

۴۱۲ ـ ۴۱۲ . نوقانی، میرزامهدی : ۲۹۴ . نیوتن (آیزاک، اسحاق \_ Isaac Newton فـــیلسوف و عــالم انگـلیسی، م : ۱۷۲۷م) : ۳۹۳ .

و اعظزادهٔ خراسانی، شیخ محمّد : ۴۱٦، واعظزادهٔ خراسانی، شیخ محمّد : ۴۲۰ واعظ یزدی (خراسانی)، شیخ عبدالله : ۲۲۵ . ولیُّاللهِ هـادی(ع» : ۲۳۳، نیز ← امام مهدی(ع» .

ه هارونُالرَشید : ۹۸، ۳۷۸ ـ ۳۷۹ . هِرمیپوس : ۳۴۰ . هِشامبن حَکَم : ۹۸، ۳۹۰، ۴۰۲، ۴۰۲، همائی، جلالالدین : ۱۵۷، ۳۲۳، ۳۳۳، همائی، جلالالدین : ۱۵۷، ۳۲۳، ۳۳۳، همدانی، حاج آقارضا : ۳۷۴ . همدانی، قاضی عبدالجبّار : ۱۰۹ . همدانی، ملاحسینقلی : ۲۰۳، ۴۰۶

#### ى

یحیی دمشقی : ۳۲۸ . یسزدی، سیّدمحمدکاظم (طباطبائی) : ۲۹۰ ، ۲۲۱، ۲۲۱، ۲۴۳، ۲۹۰ . یزدی، شیخ عبدالکریم حائری : ۲۲۰، نیز ← حائری یزدی. . 279 - 278

## ن نائيني، ميرزا محمّدحسين غروي : ۲۱۴، . FYY (FIV\_FI7 (FIF (F.A ناصرخسرو (قُبادیانی، م: ۴۸۱ق) : . ... ناموس دهر «ع» : ۲۹۲، نیز ۲ امام مهدی«۶» . نجفی یزدی، سیّدمحمّدباقر : ۲۲۵ . نجمالدين ابوبكر، خواجه : ۴۲۹ . نسائى (ابروعبدالرّحمان احمد، م: ۳۰۳ق) : ۱۰۳۰ نصر، دکتر سيد حسين : ۳۳۳. نمازی شاهرودی (مشهدی)، شیخ علی : . 110 نواب صفوى (سيد مجتبي) : ٢٦٥، . FT9 . T91 نوراللهيان، دكتر محمّدباقر : ۴۱۴. نسورانسی، شیخ عبدالله : ۴۰٦، ۴۱٦، . 411 نوري حکمي، شيخ على : ١٩٣ . نورى، شيخ فضل الله : ١٩٣ . نوری طبرسی، حاج میرزاحسین : ۴۵، . 117 (11) نسوری، میلاً علی (آخوند نوری، م: ۱۲۴٦ق) : ۱۲۰۰

نىوقانى، مىرزاعىلى اكبر : ۲۲۴، ۲۳٦، ۲۸۹، ۲۸۹\_۲۹۴، ۲۹۴، ۴۰۸، ۴۱۰،

414

•

المُسعاريض و التشوريَّة (في كملماتِ الأنــــة «ع» لاستنباط الأحكام الشّرعيّة) : ٢٢٩ . المُغني (في أبواب التـوحيد والعـدل) : . 1 . 4 المُقاومات (شيخ اشراق) : ٣٨٥. الميزان : ۳۰، ۳۰، ۱۷۷، ۱۷۴، ۱۷۴، ۱۸۲، . F . . ( 999 ( TTY النّجاة : ٣٨١ ،٢١ . الواح عــــمادى : ١٠٠، ١٦٦ ـ ١٦٧، . 499 الوافي ← وافي . الهيئةُ والإسلام : ١٠١. امالی صدوق (شیخ ابوجعفر صَدوق) : . ۱۸٦ انتقال علوم يوناني به عالم اسلامي : . TTT (10V انجيل : ١٨٥، ٣٤٠، ٣٤١. أنش التتائبين : ۴۲۹. اویانیشادها : ۸۲.

ب حار (ب حارُالأنوار) : ۲۵، ۴۱، ۱۸۱، ب حار (ب حارُالأنوار) : ۲۵، ۴۱، ۱۸۱، ۴۳۱، ۲۵۵، ۳۱۱، ۴۳۵، ۴۳۱، ب دايع (ب دائعُ الأفكار ـ حاج ميرزا ب دائعُ الحِكَم : ۲۲۰، ۳۲۱، ۳۷۰، ۳۷۰. ب دائعُ الكلام في تفسيرِ آيات الأحكام :

تسعليقه بسر بسخشى از «رسائل» (زرآبادى) : ١٩٢، ٢٦٧، تفسير القرآن الكريم : ٣٦٩، تفسير سورة يس : ٣٦٩. تفسير فاتحة الكتاب : ٣٦٩ تقريرات اصول ميرزاى اصفهانى : ٣٦٤. تقريرات اصول ميرزاى اصفهانى : ٣٢٩ توحيد الإمامية : ٣٦٩ تهافت التهافت : ٢٩٩. تهافت الفلاسفة : ٢٩٩.) : ٣١١.

> ج جامعُ الشَّتات : ١٢١ . جاويدانْ خرد : ٣٢٣ . جَذَوات : ٢٥٩ . جمهور (افلاطون) : ١٣٠ . جُنتَةُ الأسماء : ١٧٦ . جوك بشست : ١١٦ .

ح حاشیهبر «شرح اشارات» (الهیّات) : ۱۹۴ . حاشیه بر «کفایة الأصول» : ۱۹۴ . حاشیه بر «مطوّل» : ۱۹۴ . حاشیه بر «منطق اشارات» : ۱۹۴ . حـاشیه بـر «مـنظومۀ سـبزواری» (۱) :

. "1" برنامهٔ زندگی : ۲۳۹. بزرگان فلسفه : ۱۰۰، ۱۲۴. بعثت (هفته نامه) : ۴۱۷، ۴۲۳. بُغْبَةُ الوُعاة (فبي طبقاتِ اللُّغَويين و النُّحاة): ١٥٦. سانالفرقان : ١٦٠، ٢١٦، ٢٢٦، ٢٥٣، . 44. ت تائية ابن فارض : ١٠٦. تاريخ الحكماء : ١٥٦ . تاريخُ الفقهِ الجعفرى : ١٥٧ . تاريخُ الفلسفةِ العربيّة : ١٥٧ . تاريخ طبرى : ۳۷۹. تاريخ علوم اسلامي : ١٥٧، ٣٢٣، ٣٣٣ . تاریخ علوم عقلی در تمدن اسلامی: تاریخ فلسفه در جهان اسلامی : ۳۳۳، . 9.1 تاريخ فلسفة غرب : ١٥٥ . تاريخ معتزله : ۹۲، ۹۵، ۳۲۷ ـ ۳۲۸ . تأسيسُ الشّيعةِ لعلوم الإسلام : ١٥٧ . تأويلاتُ القرآن : ١٢١٢، ٣٨٦. تتمَّةُ المُنتهىٰ : ٣٢٧، ٣٧٩. تجريد الاعتقاد: ١٠١. تُحَفُ العقول : ٣٩٠، ۴٠٢، ۴۰۲. تُحفة الحكيم : ٢٥٢ . تدبير المُتَوَحِّد : ١٣١، ١٣١. تذكرة الأولياء: ٣٧٩.

۳۷۴ . ذِكْرِىٰ أبي العلاءِ المَعَرِّي : ۴۰۱ .

رسائل إخوانُ الصَّفا: ١٠١. رسائل (فرائدالاصول) : ۲۸۴، ۳۳۸، . FTV (FIY (TV. (T)V رسالة اعتقادات: ١٩٥. رسالة حركت (رسالة في الحركة -مېرفندرسکي) : ۱۱٦ . رسالة حركت (ملأصدرا): ٦٦. رساله، دربارهٔ «احکام میّت» : ۳۱۴. رساله، دربارهٔ «حَبْط و تکفیر» : ۳۱۴. رساله، دربارهٔ «خمس» : ۳۱۴. رساله، دربارهٔ «مشروطیّت» : ۱۹۵. رساله، در توضيح حديث «ماالحقيقة؟» : . 190 رساله، در «معرفةُ النَّفس» : ۲۴۸ . رساله، در نقد علمي و فلسفي... : ۲۴۸ . رسالة صناعيّه (حقائقُ الصّنائع) : ٣۴٩ . روح مجرّد : ۱۰۴ . رياض (رياضُ المسائل - سيّدعلى طباطبائی، م: ۱۲۳۱ق) : ۳۱۰.

> **ز** زنبق درّه : ۱۲۲ . زیارت عاشورا : ۲۰۰ .

س سَبْعُالمَثانی (سورهٔ فاتحه) : ۲۰۱ .

ذخـــيرةُ المعاد (فـى شـرحِالإرشـاد ـ
 مـلامحمّدباقر محقّق سـبزوارى) :

ق قافیهٔ فارابی : ١٦٦ . قَبَسَات : ١٦٦، ١٧٢ . قرآن کریم : در بیشتر صفحات... قُرَّ ٱلعُیون : ١٠١ . قصیدهٔ عینیه (مؤلّف) : ٢٢۴ ـ ٣٢٧ ـ ٤ ۲۲۵ . قصیدهٔ مسوصلیّه (قساضی ابسومحمّد قصیدهٔ مسوصلیّه (قساضی ابرومحمّد مرتضی، ابن الشَّهرزوری موصلی، مرتضی، ابن الشَّهرزوری موصلی، قصیدهٔ وَرقائییّه (ابن سینا) : ٣٢٨ . قوانین (قوانینُ الاصول) : ٣٦٠، ٣٦٨ .

کتاب : ۱٦۱، ۳٦۰، نیز ← قرآن کریم . کتاب مبین ← قرآن کریم . کشفُ الأسرار (رشیدُ الدّین ابوالفضل میبدی) : ۲۰۵ . کفایةُ الاصول : ۲۹۲، ۱۹۴، ۳۱۳، ۲۱۳، ۲۲۷ کفایةُ المُوحِّدین (سیّداسماعیل عقیلی کفایةُ المُوحِّدین (سیّداسماعیل عقیلی طبرسی نوری) : ۳۱۲ . کلام جاودانه : ۳۵۳ . کیهان فرهنگی (مجلّه) : ۱۵، ۲۷۰،

**گئ** گلشن راز : ۱۰۷ .

علمُالفلكِ عندَالمسلمين : ١٥٧ . علم و تمدّن در اسلام : ٣٣٣ . عهد جديد : ٣۴١، نيز ← انجيل . عهد قديم : ٣۴١، نيز ← تورات . عيون أخبارِ الرّضا«ع» : ٢٠٥، ٢٣١ .

ف فتوحات مكَّيَّه (الفتوحاتُ المكَّيَّة) : (TA7 (17. (1.0-1.T (Y) . 4.1 فصلُ المقال في مابينَ الشَّريعةِ والحكمةِ من الأتّصال : ١٠٢، ۴۴٩، ۴۵٦. فُصوص الحِكم : ١٠۴ - ١٠٥، ٣٨٦. فصول (الفصولُ الغَرَويّة في الأصولِ الفقهية - شيخ محمدحسين طهراني اصفهانی حائری، م: ۱۲۵۰ق): . "11 \_ "14 فقيه (مَن يَحْضُرُهُ الفقيه) : ٣١١. فُكوك (شرح «فُصوص الحِكَم») : . 180 فلسفهٔ بشری و اسلامی : ۳۰۵. فلسفه چيست؟ : ۴۴٦. فلسفة علمي : ٣٩٣ . فلك ناز : ١٦٦. فواندُالرّضويّه : ۴٦، ۱۱۹ . فهرست ابن نديم (نديم) : ٣٣٣ .

مجمعُ البيان : ٢٠٥، ٣٤٣، ٣٧٥. مجموعة آثار (شهيد مطهّرى) : ٢٥ . مجموعة اشعار (نوقاني) : ۲۹۴ . مجموعة رسائل و مقالات فلسفي (علاّمة رفـــيعى قــزوينى) : ١٨٦، ٣٢٢، . 27 مجموعة مصنّفات شيخ اشراق : ۳۸۱. مجموعة مقالات (علاّمة طباطبائي) : . FF7 (TTY (1) مجموعة مقالات و بررسيها : ۲۵ . مختصر الهيّات : ۳۴۰. مُرُوجُ الذَّهَب : ٣٢٥ . مُستَذْرَكات أعيان الشّيعه : ١٥٩، ٢٦٥ . مُستَذْرِك سفينةالبحار : ٣٥١. مشارق (مَشارقُ الأصول، حاشيه بر جلد اوّل «قوانین» و قسمتی از «فصول» .. شيخ مـحمود خـوئى تـبريزى، معروف به «اصولی») : ۳۷۷ . مَشاعر (المشاعر الإلهيّة) : ۴۲۲. مصباح الأنس والشُّهود : ۴۲۹ ـ ۴۳۰ . مصباح الهدى : ٢٣٠ . معاد آز دیدگاه حکیم مدرّس زُنوزی : . 77 .

A

هداية المُستَرشِدين (شيخ محمّدتقى طهرانى اصفهانى، م : ١٢۴٨ق) : ٣٦٧. هديتةُ الرّازي إلى المُجدِّدِ الشّيرازي : ٢٦٥.

افلاطونیان جدید (نوافلاطونیان) : ۲۴ . اقدمین، قُدما : ۲۵-۲٦، نیز ← قدمای یونان . اورفیسم : ۳۹۸ . اهل ذِکْر (قرآن) : ۱۹ . ایادی مسیحی : ۳۴۰، ۳۴۴، نیز ← استادان مسیحی . ۱۱\_ادی یسهودی : ۳۴۰، ۳۴۴، نیز ← استادان یهودی .

بغدادیین، شارحان بغدادی : ۳۸۲ . بنی اُمیّه، اُمویان، خـلافت اُمـوی : ۱۸، ۳۹۸ ، ۳۹۲، ۳۲۸، ۳۲۸، ۳۳۰، ۳۴۴، ۳۹۲ . بنیعبّاس، خـلافت عـبّاسی : ۱۸، ۳۱، ۲۳۳، ۳۴۴، ۳۹۹.

ت تصوّف : ۹۴، نیز ← صوفیان، صوفیّه . تفکّرات فلسفی یونان : ۲۰ . تـفکیکیان خـراسـان : ۱۵۲، نـیز ←

آباء كليسا: ٨٧. آراء و نظریّات اسکندرانی : ۲۱ . آراء و نظریات گُنوسی : ۲۱ . اخسباری، اخباریان : ۳۵، ۳۱۵-۳۱۲، . 371 اخــباریگری : ۳۵، ۳۱۲-۳۱۷، ۳۱۹، . 471 إخوانُ الصّفا : ١٩٩، ١٩٩. استادان مسیحی : ٦١ . استادان یهودی : ٦١ . اسماعيليه: ١٠١. إشراق مسلكان : ۴۹. آشعریان، آشاعرہ : ۱۰۹، ۳۶۳. اصالةُ الماهيّتي : ٥٣ . اصالة الوجودي : ٥٣ . اصالت ماهيّت : ٧٣، ٣٨٥. اصالت وجود : ۲۳، ۷۳. اصحاب و راویان علی «ع» : ۳۲۵، . ۳۳٦ (۳۳۱ اصولى : ٣٦٥ .

روشهای یوگایی : ۴۳۳ . ریاضات بودایی : ۱۱۴ . ریاضات هندی : ۴۳۳ .

سالکان و مرتاضان ناخالص و مکاشفات Tنان: ۳۹۴. سرخپوستان آمريکا : ۳۹۳. سلوك الهي: ٣٥. سلوک اورفئوسي : ۳۹۸ . سلوك بين النَّهريني : ٣٩٨. سلوک خالص قرآنی : ۲۹، ۱۹۳، . F19 (F.Y (YTT\_YTY سلوك شرعي، سلوك متشرّعانة محض : 111 IT IT IT IT IT IT IT IT ۴۳۲-۴۳۱، نیز ← سلوک خالص قرآني . سلوک صناعی : ۳۵، ۲۷۶، ۴۳۳. سلوک صوفيانه : ۴۳۲-۴۳۲. سلوک عرفانی : ۴۲۸. سلوک فکري : ۱۷۱ . سلوك فلسفى ـ عرفاني : ١٧۴ . سلوک هرمسی : ۳۹۸. سلوک هندی : ۳۹۸، نیز 🗕 ریاضات هندي . سیاستبازان اموی و عبّاسی : ۳۲۵ . سیاستبازان عرصهٔ اسلامی : ۳۲۷.

> ش شارحان اسکندرانی ارسطو : ۳۸۲.

متألّهان خالص قرآنس، متفکّران تفکیکی . حکمای اسکندرانی : ۴۰۱ . حکمای سبعهٔ اسلام : ۲۰، ۲۲ . حکمای سبعهٔ یونان قدیم : ۵۲ . حکمای مَشّاء : ۲۳ . حکمای مَشرق : ۳۸۳، نیز ← شرقیین . حکمت ارسطو مطابق مشرب اهل شرق حکمت اسلام ) : مکمت متعالیه : ۲۳ . ۲۴ ، ۲۷ ، ۹۲ . حکمت متعالیه : ۳۲ . ۲۲ ، ۲۰ ، ۲۰ ،

> خ خاورشناسان : ۲۸ . خردگرایی دِکارتی : ۱۲۴ . خردگرایی کانتی : ۱۲۴ .

**د** دانایان مدینه وکوفه : ۳۲۹ . دربار روم شرقی (دولت بیزانْس) : ۸۹ .

> **ر** راسیونالیسم در اسلام : ۳۲۷-۳۲۹. راسیونالیسم یونان : ۳۲۷. رواقیان : ۴۰۱. رواقیان جدید : ۳۸۲.

شاعران بیدارگر : ۹۴ . شاعران تسلیمگرا : ۹۴ . شرقیّین، فلسفهدانان بغداد : ۳۸۲ .

#### ص

صَدوقیان، معتزلهٔ یهود : ۸۷، ۳۳۰ . صوفیان، صوفیّه : ۹۹، ۳۷۸\_۳۷۹، ۳۹۹، ۴۰۰ .

### Ь

طرفداران نظريَّهٔ جبر : ۳۲۸. طريقت آنتونيوسي مسيحي : ١٦٦ . طريقت اورفئوسي : ١٦٦، نيز ← سلوك اورفئوسي . طریقت بودایی : ۱٦۵، نیز 🗕 ریاضات بودایی . طريقت تئوزوني : ١٦٦ . طريقت ترسيم فضابي : ١٦٦ . طريقت چان : ١٦٦ . طريقت زن : ١٦٦ . طريقتهاي تصوّف اسلامي : ١٦٧ . طریقتهای هندی : ۱۹۴، نیز ← ریاضات هندي . طريقت هينانه : ١٦٦ . طــريقت يـوناني : ١٦٢، ١٦٦، نـيز ← طريقت اورفئوسي . طريقة رُهبانيّت : ۴۰۰.

> **ظ** ظاهرگرایان : ۳٦۴ .

ظاهریان : ۳٦۳ . ظاهریّه، مسلک ظاهری : ۳۴٦، ۳۷۱، نیز ← ظاهریان .

### 3

عارفان اسلامي : ١٧٥ . عرفان اروپایی : ۲۰ . عرفان اسكندراني : ١٥٥. عرفان گرتهیافته از مکاتب اسکندرانمی و...: ۷۴، نيز + عرفان اسكندراني . عرفانهای امتزاجی: ۲۴۴. عرفان هندي : ۲۴۴ . علمای کلام مسیحی : ۹۰، نیز 🗕 عوامل فرهنگ مسیحی . علمای کلام یهودی : ۹۰، نیز + عوامل بهودي . عـوامـل فـرهنگ مسيحي، عـوامـل مسيحيّت : ۸۹\_۹۰ . عوامل نصرانی : ۳۱، نیز 🗕 عوامل فرهنگ مسیحی . عوامل يهودي : ۳۱ .

ف فرهنگ روم شرقی : ۳۲۹. فرهنگ سُریانی : ۹۱. فرهنگ هِلِنی : ۹۹.

. 345 فلسفه و عرفان اروپایی : ۲۰ . فلسفه هاى تأويلى : ١٥٢ . فلسفه های غیراشراقی : ۳٦۰ . فلسفه های غیر عرفانی : ۳۶۰. فلسفة هِلِّني : ٨٦، نيز ← فلسفة يونان . فلسفة هندي : ٢٠، ١٢٧ . فلسفة يوناني : ١٥٥ . فلسفة يهودي : ٦٣ . فهلويّون : ۲۳، ۲۷ . فشاغوريان: ٨٦. فيلسوفان اسلامي : ١٧٥ . فیلسوفان اسماعیلی (در سدهای پيشين) : ۱۰۱ . فيلموفان مخالفٍ «حكمت متعاليه» : . 119 فيلسوفان مناطق شرقى اسلام (خراسان) : . 374 فيلسوفان موافق «حكمت متعاليه» : . 11. فىلسوفان هندى : ٣٧٣ .

ق

قُدمای اسکندریّه : ۳۸۳ . قدمای یونان : ٦٦، ۳۸۳، نیز ← اقدمین . قلندریّه : ۴۰۰ .

ك

کُلبیان : ۸٦ .

فرهنگ يونان : ۸۷، ۳۲۸. فرهنگ يهود : ۳۲۹. فَريسيان (طرفداران وحسى تـوراتـي و مـخالفان خـلط دين و فلسفه): . ٣٣. فلاسفة غربي : ٥٦. فلاسفة قرون وُسطىٰ : ٦٢ . فلسفة اسكندراني اسلامي : ٥٧ . فلسفة اسكندراني فلوطيني : ٣٨۴ . فلسفة اشراق، حكمت اشراق، نظام اشراقي : ٢٧، ٣٨٦-٣٨٦. فلسفة اشراقي اسلامي : ٥٧، نيز + فلسفة اشراق . فلسفة افلاطون: ٣٨١. فلسفة ايران باستان و حكمت متعاليه : . 445 .74 فلسفة خاصّ افلاطوني ـ رواقي : ۳۸۴ . فسلسفهدانان بمغداد : ۳۸۲، نمیز م بغداديّين . فلسفة رواقي : ٣٨٧ ـ ٣٨٣ ـ ٣٨٥ فلسفة عرفاني : ٢٠، ٢١، ١٢٧. فلسفة كانت : ٣٥٩. ف لسفة مَـذرَسي : ١٠٢ نيز - فلسفة مسيحي، لاهوت مسيحي . فلسفة مسيحي : ٦٣ . فلسفة مَشّاء، نيظام مَشّائى : ٢٠، ٣٥٥، ۳۸۵-۳۸۴، نیز + حکمت ارسطو . فلسفة مَشّائي اسلامي : ٥٧، نيز ← فلسفة مَشاء . فلسفة نوافلاطوني : ٢٧، ١١٦، ١٢٧،

فهرست أعلام

مشترب هِترْمِتي: ٦١، نيز 🗕 مياني هرمسی ، مشرقتين : ٣٨٣-٣٨٢، نيز + شرقيين . معاد فلسفی \_ عـرفانی (مـعاد حکـمت . ۱۸٦ ، ۲۱ : (مالعته م\_\_\_\_عتزله : ۷۲، ۹۱، ۱۰۸\_۱۰۹، ۱۵۸، . 771\_779 معتزلة يهود + صدوقيان . مغربيّين : ٣٨٢، نيز - غربيّين . مكتب اسماعيليه (در گذشته) : ٦١. مكتب اشراقي : ٦١، نيز - فلمفة اشراق . مکتب بودایی : ۸٦. «مکتب تفکیک» (جداسازی سه راه و روش معرفت) : ۴٦، و... مكتب كنفوسيوسى : ٨٦. مكتب متسائى : ٦١، نيز - فلسفة مَشّاء . مکتب معارفی خراسان : ۴۴، ۱٦۸، نیز → «مكتب تفكيك» . «مکتب وحی» : ۱۶۳ . مكتبهاى معارفي التقاطي و تىركيبى : . 119 مَلامَتَه : ١٠٢. مورّخان علم و معرفت اسلامي : ۸۵ . ميسيونرهاي مسيحي : ٩٦.

> ن نِحْلَههای فلسفی و عرفانی : ۱٦ . نظریّهٔ جبر : ۳۲۸ .

کی گنوسی، نظریّات فلسفی و عرفانی ...: ۲۱ . لاهوت مسیحی : ۳۲۸، نیز ← فیلسفۀ مدرسی . لاهوت یهود : ۳۲۸، نیز ← فلسفۀ یهود .

۵ هندی، آراء و نظریّات فلسفی... : ۲۱ . هندی، عرفان... : ۲۰ . نیروانا (طریقهٔ وصول به...) : ۱٦۵، نیز هیئتهای تبشیری (تبلیغی) : ۹۹، نـیز ← میسیونرهای مسیحی .

نظریّهٔ وحدت وجود و تفکّر هندی : . 4.1 نوبختيان : ۹۸ . ← طريقت بودايي .

ى

وحدت وجود : ٦٥، ١١٩، ٣٧٣، ٣٨٦. يهود، يهوديّت : ٨٨، ٣٢٨، ٣٤٠.

و

بیشتر از آنان به نشر «فرهنگ قرآني، علاقهمند بودند؟ ٣٧٧، نيز - ترجمة الهيّات ... آیا عوامل یـهودی و مسیحی و... بـا سوابق دشمنیهای گوناگونشان با قسرآن و اسلام، بسهتر از أشمّسهٔ طاهرین«ع» بىراى پىشرفت عىلم و فـرهنگ اسلامی و نـیرومندشدن قدرت عقلي مسلمين، و مجهز شدن آنان به علوم، دل می سوزاندند و تحمّل زحمت می کردند؟ : ۳۷۷. آیا مایهٔ خجالت نیست که ما استحکام آیات قرآن را با استناد به اقوال فيلموفان يونان تأييد كمنيم؟ (دكمتر فلاطوري): ۴۵۳. آیا معاد کامل جسمانی با بدن عنصری (یعنی معاد قرآن)، در فلمه های بعد از فارابی و این سینا ـ به شیوهٔ فلسفى \_بها ثبات رسيد داست؟ ٣٧٣. آية «إيّاك نَعبُد و إيّاك نَستَعين» : . ... آية «سَلامٌ قولاً من ربٍّ رَحيم» : ٢٠٠ . آبة «قُل اللَّهُمَّ مالكَ المُلك ...» : ٢٠٠ آيه هاي قرآن همه چونان گنجند : ۳۵۵ . أئمّــــهٔ طاهرین«ع» و اصحاب ایشـان،

بعنوان جریان متعرّض در برابر نظام جبّار زمان سرکوب میشدند... : ۳۷۸ . ابعاد روحی : ۳۱ .

و مسلمانان را تشخیص میدادند، و

فهرست اعلام

عنصری»: ۳۲۲، ۳۷۰. احادیث و روایاتی که در مخالفت با فلسفه از أثبت المرج» رسيده است : . 411 احتياط در انتخاب طريق سلوك : ۴۳۲ . احــــــاط عـــلمي و رعــايت آن در تحقيقهاى علمى : ١۴٩ . احکام واقعی و احکام ظاهری : ۳٦٦ . احوال برزخي : ۴۸. احوال معادى : ۴۸. احوال، مقامات، بدایات... : ۴۲۸ . إحياكران مباني تربيت الهمي و معالم انیایی: ۲۲۸. إحياى عدل : ٣٢٦. احیای فطرت، احیای فطرت اکشتی : . 114 (147 (177 (18. (44 اخباریان و حذف عقل و اجماع : ۳٦٦. اخباری \_ در شیعه \_ به چه کسی گفته می شود؟ : ۳۷۱ . اختلافات نظرى : ١٨١ . اختلاف فلسفه و عرفان و قرآن از میان-رفتنى نيست (علاّمة طباطبائي) : . 170 اختلاف کثیر : ۵۲، ۸۰، نیز + افکار کثير . اخلاق علمي : ٧٥. اخلاق قرآني : ١٩٦ . ادای حق دربرابر آستان شکوهمند قرآن کريم: ۷۴ . ادای حق هر مطلب از نظر علمی:

ابعاد علم قرآني : ۲۱٦ . ابعاد قرآن : ۲۵ . ابعاد وجودي : ۱۹۲. ابن سينا و بحث معاد جسماني : ۱۷۲ . ابن سينا و مكتب مَشَّائى : ٦١ . ابواب معارف آفاقی و انفسی : ۲۱۷ . ابواب معارف قرآنی و حدیثی : ۲۱۷ . ابواب معارف مبدئی و معادی : ۲۱۷ . اتّحاد عاقل و معقول : ٦٥، ٣٥٧ . اتّحاد عاقل و معقولي : ۵۳ . اتّحاد نفس با عقل فعّال : ٦٥ . اتفاق فرخنده : ۲۱٦ . اجابت مضطر: ۲۱۵. اجتهاد در تعقِّل : ۳۰۱. اجتهاد در درک : ۷۷-۷۷. اجتهاد در معارف : ۷۸. اجتهاد شناختی : ۳۲، ۱۵۸، ۲۴۲ . احادیث به تفقَّه و وعبی (نیک فراگیری)، فرا میخوانند : ۳۷۶ . احاديث توحيد : ٣٤٣. احادیث «معرفت حُجّت»: ۱۸۰-۱۸۳، ۳۴۳، نیز ب احادیث «معرفت قرآن». احسادیث «مسعرفت قرآن»: ۲۵، . 401-400 .444 .141-14. احادیث منع «تأویل» : ۱۸، ۷۹، ۸۰. احادیث و روایات فراوانی که مـضمون آنها \_ با صراحت تام \_ مخالف اصول و مبانی فلسفی است، مانند اخـــبار مسعتبر «مسعاد جســمانی

استعداد عقلی و فکری : ۴۰ . استعمال عقل، بكارگيرى عقل: ٣۴٦، . TOV استغنای کامل معارف عالیهٔ قرآنی : ۲۷، . 400 استفاده از تسربیت و روحانیّت معصوم «ع» : ۲۹ . استفاده از «وقت» : ۱۹۵ . استفادهٔ روحی و روحانی از «خلوت» : . 474 استقبالي از «قصيده وَرْقانيّه» : ۴۲۴. استقلال تشخيصي : ٧٧. استقلال تعاليم قرآني : ۳۴٦ . استقلال در فكر (انديشيدن) : ۳۰۱. استقلال عقلى : ٢٧، ٣٦، ٧٧، ١٥٨ . استقلال معارفي قرآن كريم : ۲۲۹ . استقلال مكتب شناختي قرآن : ٧۴ . استقلال نظام معارفي قرآن : ۳۴۹ . استقلال و خودبسندگی معارف قرآنی : . 10. استناد به آیات و احادیث در معارف، به معنای ترک تعقّل، یا اخباریگری نیست : ۴۵۷ . استيناس با مصطلحات : ١٨٣ . اسرار خفيّه : ۲۰۴. اسرار سلوکی اورفنوسی : ۳۵، ۱۱۴، . 477 اسرار سلوكي هندي : ۳۵ . اسرار شناخت و شهود نفس : ۴۲۵ . اشاراتِ آخر «اشارات» و اطَّلاع شيخ

. 101-101 ادب و تــواضـع (در مــائل عـلمي و برخوردهای بحثی) : ۴۰. ادبيات اسلامي : ٥٦. ادراكات عقلى: ٣٣٥. ادعيه و اوراد مهمّه : ۲۹۳ . اذن و اجازه : ۲۰۱ . اراده و تقدیر : ۴۷. ارتکاب محرّمات و ترک واجبات در سلوک غیرشرعی : ۴۰۰. ارزش گرانقدر شناختی : ۱۹ . ارزشهای سلوک قرآنی : ۱۹۹ . اركان فلسفة اسلامي : ٦٢ . از دوبُعد (سیاسی و فرهنگی) باید روابط دربار خلافت (اموی و عبّاسی) با دنیای بیگانه... پژوهیده گردد : ۳۲۴. «از رهگذر خاک سر کوی شما بود» : . FYY . YFY از فنون سیاست اُموی : ۳۲۹ . استادُ الأساتيد : ۴۱۸. استادان غیرتفکیکی و نظر آنان : ۱۷۵، . FFA (TV1\_TV. (TTT\_TT. استاد مسلّم علوم غريبه : ۲۷۱ . استاد مسلّم فلسفه : ۴۲۰. استخراج کانهای خرد و فطرت : ۵۳ . استدلال اعم از فلسفه : ۳۵۸ . استدلال عقلى... منحصر به فلسفة خاصّی نیست : ۳٦۰. استصحاب : ۳٦٦.

فهرست اعلام

اصول «مكتب سامرًا» : ۲۱۴ . اصول «مكتب نجف» : ۲۱۴ . اضطرار روحي : ۲۱۵ . اظهارات آزادمنشانه : ۳۰. اظ\_هارات فلاسفة قديم دربارة محسوسات و طبيعيات و فلکيّات و ارزش علمي آنها: ٣۴٨. اعتباريت وجود : ۲۴-۲۳ . اعجاز قرآن ... معارف نو آيين : ۲۴۷ . اعجوبة دوران : ۲۱۲ . اعمال قلبي و قالبي : ۳۹۸ . «افسوس که عمری پی اغیار دویدیم» : . 194 افضل اعمال : ١٩٩-٢٠٠ افق مبين : ١٦٢ . افكار كثير : ٥٢، نيز + اختلاف كثير . افلاطون الهي كجاست؟ : ٢٠۴ . افلاك، كدام افلاك؟ : ۴۵۲. اقسام معارف و شناختها : ١٦ . اقيانوس عظيم حقيقت : ۳۹۲ . اگر كوچكترين خللي در برهان بود ... : . 414 التباسات كشفى : ٥١ . التزام به شيء از باب التزام به ملزوم : - 370 التزام به شيء بطور مطلق : ٣٣٥ . التقاط و امتزاج در بنياد فلسفة اسلامى : . 17-11 امانت تاريخي : ۱۴۸ . امتزاج تعالیم دین مبین اسلام و تفکّرات

استاد از اسرار آنها : ۲۵۰ . اشاره به اقتباسهای شیخ اشراق از ابن سينا : ۳۹۹. اشتباهات و اغلاط اهل کشف : ۵۳ . اشتباه اصلى : ۳۹۰. اشتراک معنوی وجود : ۳۸۹. اشتعال دل : ۲۳۴ . إشراف معصوم«ع» : ۵۸ . اشراق گُنوسي و اسکندراني : ۲۴۴ . اصالة الوجود از ديدگاههاى مختلف: اصالت ايماني : ١٤٨ . اصالت عمل: ٥٢. اصالت و غنای حکمت قرآنی : ۱۵۵ . اصحاب «مکتب تفکیک» و اصرار آنان بر خالص سازي سلوك : ۳۹۴ . اصطلاحات و تعبيرات قرآن و حـديث (کتاب و سُنِّت) : ۲۲۳ . اصل برائت : ۳۶۶. اصل سرمایهٔ انسان، معارف یقینی و خالص قرآن: ١٨٣. اصول آل الرسول «ص» : ۲۲۲ . اصول تعاليم معصوم «ع» : ۳۱٦ . اصول عرفانی در «اشارات» : ۳۸۱ . اصول عقاید و اجتهاد در آن : ۳٦٦. اصول «علم صحيح» : ۴۷. اصول فقه و اجتهاد : ۳٦٦ . اصول مبنایی میرزای اصفهانی : ۲۳۳ . اصول معارف مبدئي و معادى قرآن کريم: ۴۰، ۲۵۲ .

انسان معاویه ای : ۵۸ . انسان هابط (همهٔ انسانها) : ۳۸۸ . انسان هادی (معصوم «ع»): ١٦، . TAF (TOT (1AF\_1AT انسانیّت سیرتی : ۱۹۸، ۲۰۴ نیز ۲ انسانيّت قرآني . انسانیّت قرآنی : ۲۹۲ . انقلاب علمي سرافراز : ١٥٠ . انگیختن اندیشهها : ۵۳. إِنَّ مُجرّدَ العقل غيرُ كَافٍ في الهدايةِ إلى الصراط المستقيم + عقل بتنهايي نىمى توانىد راە راست رسىدن بە حقایق هستی را نشان دهد : ۳۵۳، نيز ← عقل بخودي خود ... انوار علم معصوم«ع» : ۲۲۸ . انوار قاهره : ۳۸۵ . انواع عوالم : ۴۷ . اوج معراج نور : ۲۲۷ . اوجهاى متعالى بيان حقايق معرفت قرآني : ۲۰۴ اولين فيلسوف در اسلام : ٦١ . اهمتمام بمخواندن دعاها بخصوص «صحيفة سجّاديّه» : ٣١٣ . اهتمام به شکوهمندی برگزاری مجالس حسيني : ۳۱۳. اهل معرفت از صحابة پيامبر اكرم «ص» و سپس صحابة ائمة طاهرين «ع»، و بسیار بسیار از علمای بزرگ در طول اعصار اسلام تا هماينك، همین مبنای اعتقادی و شناختی

فلسفي يونان... : ٦٠ . «امید است از آنان که طاعت کنند» : . 4.1 انبازان قرآن (معصومان«ع» ) : ۳۹۱، نیز ◄ انبازان وحى . انبازان وحي : ۳۷ . انباشتن محفوظات در ذهن بدون ارزيابي: ٧٧. انسبیاء در عسلم و عسمل خطا نکنند (میرفندرسکی) : ۳۴۹. «انتقال علوم یونانی به عالم اسلامی» : . 57 انحراف، انصراف، انعطاف : ۴۳۵، نیز → سلوک «میرزای اصفهانی»، تحوّلي مهم... انحصار فهم کلیدی قرآن به مراجعه به معصوم «ع» : ۳۴. انسانِ پوک و پوچ از نظر قرآن کـريم : . ۳۷٦ انسان حسيني : ۵۸ . انسان خاکی و صعود افلاکی : ۳۹۲. انسان دوستي انبيايي : ١٩٦ . انسان رضوی : ۵۸ . انسان علوي : ۵۸ . انسان غرق در دریای ظلمات : ۳۹۱ . انسان قرآنی : ۵۸، ۲۰۵ . انسان مأموني : ۵۸ . انسان متعقّل، دربرابر مکتبهای فلسفی و اظهارات فکری و شناختی مرعوب نمی گردد : ۳٦۲.

(تفکیک) را داشتهاند، و اساس دین را ـ در بُعد شناخت و معرفت ـ همین می دانسته اند : ۱۸۷ . اهليت علمي : ١۴٩ . اهمیّت بنیادین «عقل» در «شناختهای دینی» : ۳۲، نیز - اهمیّت بنیادین «عقل» در «مکتب تفکیک» . اهـ میّت بـنیادین «عـقل» در «مکتب تفکيک، : ۳۲، ۳۴۳. اهميّت تاريخ علم : ٣٧٣. اهميّت تدريس تحقيقي تاريخ آراء فلسفی و عرفانی : ۷۲، ۳۷۲ . اهميّت «سلوك خالص قرآني»، با استفادهاز «روحانيّت معصوم ـع ـ»: . 30 اهميّت مراجعه به اخبار و احاديث، درباب معارف یقینی و شناختهای اعتقادی : ۳٦٩. اهميّت مغفولِ «حديث متواتر ثَـقَلَيْن» : . 44 ايجاد از عدم محض : ۲۱۵ . ايجاد تشتُّت در ذهنيَّت أمّت : ٣٢٧. «ای دل و هوش و خرد داده به شیطان رجيم»: ۲۰۲. ایشان دیگر آنجایی راکه بوعلی برخلاف «اصالت وجود» سخن گفته است م\_طرح ن\_میکند (شمهید مطهّري) : ۷۳. ایشان مأخذ «حرکت جوهر» را در کتب قدمای یونان معرّفی نموده... (استاد

ب باب علم قرآنی : ۱۷۸ . باب معرفةالله ـ تعالی ـ : ۱۸۰ . با تـواتـر قـطعی، حُـجيّت كـلام اهـل بيت«ع»، از پيامبر اكرم «ص» رسيده است (علاّمۀ طباطبائی) : ۴۵۸ .

برکت نزول قرآن کریم : ۲۲۹ . برهان عقلی بدیهی (مقدار اعتبار) : ۳۴ . برهان عقلی نظری (مقدار اعتبار) : ۳۴. بزرگان و اصحاب «مکتب تـفکیک»، همه اهل علم اصول و اجتهاد بودهاند و هستند : ۳۹۷. بزرگانی مثل حاج شیخ هاشم قزوینی و حاج شيخ مجتبي قمزويني (استاد محمّدتقى شريعتى) : ۴۰۹. بزرگ مَشْائيان اسلام : ٢٠ . بستر تاریخ فکر و تأمّل انسانی : ۵۴ . بسندگی و نیابسندگی عقل، در ادراک حقایق : ۳۲، ۳۴۲، ۳۴۹، ۳۵۱، نیز → محدوديّت عقل . بسيارى ازبخشهاى تاريخ اسلام مورد تحقيق قرار نگرفته است : ۳۲۴ . بصائر (بینشهای وحیانی) : ۳۹۳، ۳۹۳. بعثت رسولان، نعمت عظماىالهي : ۳۹۱ . بُعدِ نبهادى مسائل و ضرورت تأمّل در آن: ۳۷۵. بلوغ كمالي، در حَبُّ الله ـ تعالى ـ : ١٧٣ . بلوغ کمالی، در قربُ الله ـ تعالى ـ : ١٧٠، . 177 بلوغ کمالی، در معرفة الله ـ تـعالى ـ: . 177 بوسيلة صوفيّه پيوسته بدعتي تازه بوجود میآمد و سنّتی شرعی ترک میشد (علاّمهٔ طباطبائی) : ۴۰۰. بهترین منبع و مرجع برای معرّفی خـدا خـود قـرآن كـريم است (دكـتر

بادبان عقل: ٨١. بادبان هدایت : ۴۰۳. بازسازی فرهنگ قرآنی اسلام : ۱۵۰ . بازماندن اُمّت از «علم قرآنسی» و روش خالص تفکّری که قرآن کریم بدان فراخوانده است : ۳۳۳ . باطن «ليلة القدر» : ٢٢٩ . بالاگیری کار تصوّف در خلافت عبّاسي: ۳۹۹. بالغ در سعادت : ۱۹۲، ۲۱۲ . با معاد ایشان نمی توان معاد قرآن را تبیین کرد (شهید مطهّری) : ۳۷۱. بحثانگیزی و تفرقه آفرینی : ۳۲۷. بحثهای سراسر اختلاف بشری : ۲۳۰ . بحر موّاج عطوفت كليّة وَلَويّه : ٢١٦ . بدایات، ابواب، معاملات... : ۴۲۹ . بدنی مثالی، مطابق بدن دنیوی، از قدرت خيال نفس صادر مي شود : ۳۲۱ . برتر از «قرآن» چیزی نیست : ۱۸۵، نیز ۲۰۰۰ احادیث «معرفت قرآن». برخورد أئمة طاهرين «ع» و اصحاب آنان با فلسفه و متون ترجـمهشده : . \*\* برخورد مختلف متفكّران و تأمّلورزان و عالمان مسلمان با نفوذيابي فلسفه و عرفان در اسلام : ۳۷۳ . بررسی آزاد متون : ۵۷ . بررسی مقدار علمیّت نظرهای فلسفی و عرفاني : ۳۳۴ . «بر صُفَّهٔ قناعت و آزادی» : ۲۸۷ .

.

تأويل آيات و احاديث در فلسفه و عرفان : ۷۰. تأویل، از مصداقهای تحریف : ۷۹. تأويل، حركتي غيرعلمي : ٦٩، ٣۴٠. تأویل، زیانهای اعتقادی و علمی و عقلي و شرعي آن : ۳۱۵. تأویل نظریّه های فلسفی و عرفانی (به سود مشرب مختار) : ۳۴۷. تأويل و دگروارسازي : ۷۹. تأويلهاى شكفتانكيز آيات و آرا: . 144 تبلور ظهور شبّوحی و شبحانی : ۳۹۰. تبليغات گمراهي آفرين : ۲۹۲ . تبليغ مذهب اعتزال : ٣٢٨ . تبيين احاديثي درباره «ظهور» : ۲۴۸ . تبيين احاديثي درباره «غيبت» : ۲۴۸ . تبيين احاديثي درباره «قيامت» : ۲۴۸ . تجرّد خيال : ٦٦. تجسّم اعمال : ٦٦ . تجسّم نَفَحات رحماني : ۳۹۰. ت جلّی «ع لم سرمدی» در ذات «ليلة القدر» : ٣٨. تجلّیهای همارهٔ زیبایی ابدی : ۲۹۵ . تحريف معنوى : ٧٠، نيز 🗕 تأويل . تحصيل معرفت اجتهادي : ١٦٩ . تحقَّن بافتگان به حقائق قرآنی و معارف خالص ولايي : ٢٦٧ . تحقيقات خالص قرآني و حديثي : ١٥٢ . تحقيقات شيخ يوناني (فلوطين) : ٦٦ . تحقيقات مغتنم و سودمند : ۳۰۹.

. 11 تأدّب يافتن به آداب شرع : ۴۳۰. تأکید آقاعلی مدرّس زُنوزی بر مراجعه به اخبار درباب معارف: ۳۲۱، . ... تأکید احادیث بر منع «تأویل» و «تفسیر به رأى» : ۱۸۱ . تأكيد بر «اصالت ماهيّت» (حكمت اشراق): ۳۸۵. تأكيد علاّمة رفيعي قزويني بر طرد آنچه مخالف اخبار معتبره است درباب معارف : ۳۲۱، ۳۷۰. تأکید ملاصدرا بر مراجعه به «اخبار» درباب معارف و تحقیق دربارهٔ حقایق «احوال معادی» : ۳٦٩ . تأکیدهای کتاب و سُنّت بر عقل و بهر مندی از آن : ۳٦٦ . تأليفات سيّدموسي زرآبادى، (دربارة ادبيّات، منطق، فقه و اصول اجتهادى، فلسفه، اسرار فلسفه -شرح «سلامان و أبسال» - اصول اعتقادی، اخلاق، شرح حدیث «حـقیقت»، خـواص «آیات» و «اذکار»، سیاست، مشروطیّت، انواع علوم غريبه) : ۱۹۴-۱۹۵ . تأمّلات الهي : ١٥٩ . تأمّلات الهي قرآني : ٣٧٥. تأمّل در آراء و ادلّهٔ آنها... : ۷۹ . تأويل آراء: ٧٩ . تأويل آيات معادى : ٧٠.

تدوين تكميلي (فلسفة اسلامي) : ۳۸۴. تدوينگر بزرگ فلسفهٔ مَشّابی : ۳۸۳. تديّن قرآني : ١٩ . تذكّرات فطرى : ٢٣٠. تربت انوار : ۲۱۹. تربيت الهي، تربيت الهيتة وَلَويّه : . 174 تربیت عقلانی درست : ۷۸. تربيت (فىردسازى) قىرآنى : ١٨، ٣٢، . 175 تربيت فردي و اجتماعي : ۲۸ . تربيت نفوس و عقول : ۲۱۹ . تربیت و سیاست قىرآنى و حـدیثى : . 101 ترجمهٔ الهیّات بهمنظور بستن در خـانهٔ اهل بیت «ع» بود (علامهٔ طباطبائی) : . .... ترجمهٔ فلسفه از یـونانی و غـیریونانی : . "14 ترجمهٔ کتب بیگانه و نفوذ ایادی یهودی و مسیحی در فیرهنگ و زندگی مسلمين (پيشنهاد تحقيق) : ۳۴۰. ترک تقلید در تأمّل و شناخت : ۲۷ . ترميم فلسفة يوناني : ١٥٥ . ترويج مكتب خالص قرآني : ٢٣٥ . تزکیه و تـعلیم، سـاختن انسـان آگـاه : . 370 تسامح در شناختها و معرفتها (پیشنهاد تغيير روش) : ۴۱. تسامحگریزی (پیشنهاد روش) : ۲۵ .

تــحقیق در ابــعادِ شـــناختی «مکــتب تفکيک» : ۱۴۸ . تحقیق دربارهٔ تاریخ شروع تـرجـمه در اسلام (پیشنهاد تحقیق) : ۳۷۶. تحقيق وسيع مؤلّف دركتابهاي مهم علم اصول: ۳٦٧. تحليل انتقادى مبانى فلسفه : ٢٩٩ . تـحميل آرا بـر قرآن كريم (علاّمهٔ طباطبائی): ۱۷۵. تحميل، نتيجة «تأويل» : ١٧٦ . تحوّل آفريني : ۳۰۱. تحوّل اوّل (در فلسفة اسلامي) : ۳۸۵ . تحوّلی دیگر در فلسفهٔ اسلامی (تحوّل دوّم) : ۳۸٦ . تخيّل به توهم «تعقّل» : ١٦٣ . تدارك مافات : ۴۳۰. تـداوم تـعاليم پـيامبر«ص» در بـيانات اوصيا«ع» : ١٨٦ . تدبر در قرآن : ۲۹، ۱۷۳ . تدريس تحقيقي تـاريخ آراء فـلسفي و عرفاني : ۲۱ . تدريس خارج اصول، بوسيلة «شيخ استاد» : ۳۱۸ ،۲۴۴\_۲۴۳ ، ۴۱۱، ۴۱۱ . FYY (FY. تدریس خارج اصول، بوسیلهٔ «میرزای اصفهانی»: ۲۲۰-۲۲۲، ۳۶۷. تدریس کتابهای اصول، بوسیلهٔ مؤلّف : . 377 تدقيق فكرى : ١٦٢ . تدوين تأسيسي (فلسفة اسلامي) : ۳۸۴ .

تعاليم رواقيان جديد : ۳۸۲ . تعاليم سُنّت و اوصيا«ع» : ۴۵۵. تعاليم عقل شناختي : ۳۵۷ . تعاليم فطري : ۱۸۳ . تعاليم قرآني و حديثي : ١٦٤، ٣٦٥. تعاليم وحي محمّدي«ص» : ٣٧٦ . تعبيرات علاّمهٔ رفيعي قـزويني، دربـارهٔ «سیّدموسی زرآبادی» : ۱۹۹. تعدّد اخذ خمس، از نظر ابن بَرّاج طَرابُلسي : ۳۷۴ . تعقَّلات ممتدً قرآني : ٢١٧ . تعقَّلات هشت ساعته : ۲۱۷ . تعقّل اعم از استدلال : ۳۵۸ . تعفِّل به روش قرآنی : ۴۰، ۳۹۲. تعقّل پويا : ۲۷ . تعقّل در معارف و حقایق : ۳۹۲ . تعقّل دين : ٣٦٥. تعقّل ديني يا تفكّر فلسفي؟ : ٣٣. تعقّل صوري : ۴۰ . تعقُّل مستقل : ۲۴۶ . تعقّل مستمر : ۲۴۵\_۲۴۱ . تعقّل نورى : ۴۰، ۱۹۳ . تعقّل وحياني : ۳۳۱. تعليمي بس عظيم : ۳۹۰. تعهد اعتقادى : ١٤٨ . تعهدشناسان : ۲۹۶. تعهّد مُلزِم : ۲۴٦ . تسعيين حسدود شسناختها (ضسرورت تحقيق) : ۷۹ . تعيين مرز رأيها (ضرورت تحقيق):

تسويلات عقلي : ۱۸۰ . تسويلات نفسي : ۱۸۰ . تشخيص استقلالي : ۳۲، ۳۱۵، ۳۷٦. تشخيص استقلالي و ايـمان عـقلي، نـه الزاماً ايمان فلسفى : ٣٥٩ . تصديق وحي (نه تأويل آن) : ١٦٢ . تصرّفات و کرامات «شیخ استاد» : ۴۳۵. تصفية جسم : ١٦۴ . تصفية جسم مددكار تصفية روح : ١٦۴ . تصفية روح : ١٦۴ . تصفية نفس (تقوى) براى شناخت حقايق : ۲۹ . ت صوراتی نادرست دربارهٔ «مکتب تفکيک» : ۲۳۱. تصوّف اسلامی، جریان فکری واحد و متجانسی نیست : ۴۰۰. تصوف يك مذهب اسلامي خالص نیست : ۴۰۱. تضادهای کلامی و اعتقادی و سیاسی وارداتي : ۳۲ . تسطبيق آراء مسنقوله با متون مصادر (ضرورت تحقيق) : ۳۱۵. تطبيق فلسفه با قرآن و قرآن با فلسفه با بكارگيرى «تأويل»، چرا؟ : ۳۸۴ . تعالى روحي و تكامل الهي : ۳۹۸ . تعاليم اجتماعي قرآني : ٣٢٦ . تعاليم اقتصادي قرآني : ۳۲٦ . تعاليم انبازان قرآن : ٣٧، نيز - تعاليم اوصيا«ع» . تعاليم اوصيا«ع» : ۳٦٣، ۴٠٦، ۴۲۱ .

تفكيك، يك ضرورت علمي: ٢٠، . ٣٨ تقدّم «عقل» بر «معقول» : ۳۴۲ . تقريرات اصول آيةالله العظمى ميلانى (از نیسوشته های میؤلف) : ۳۹۸، . 379 تقريظِ «لوح محفوظ» : ۲۵۸ . تقطيعها و تطبيقها (ضرورت تـحقيق) : . ٧٧ تقليد در تشخيص: ٧٧. تقليد در عقايد ؟! : ٧٧ . تقليد در معارف؟! : ٢٥٢ . تقليل ابواب سلوك تا ٧ باب : ۴۲۹ . تكاليف مردمي : ۳۱۱. تکامل و تحوّل در فلسفه و فرق آن دو : . 311 تكليف عقلاني شرعى : ٧۴. تكليف مرزباني حقايق آسماني : ١۴٨ . تكوّن فلسفة اسلامي : ٦٩. تلاش برای کمک به محرومان : ۳۱۲ . تلاش غيرعلمي تأويل : ۴۵۵ . تلاشهای گسترده و مرموز عوامل یهودی و نصرانی : ۳۱، نیز + ترجمهٔ الهيّات بهمنظور... تماشاي همارة تجلّيها : ٢٦٤ . تمایز سلوک الهمی از سلوک بشیری : . 177 تمایز علوم الهی از علوم بشری : ۲۳۲ . تمایز معارف وحیانی و تفاوت آنها بـا مـــصطلحات فـلسفى و مــفاهيم

0.1

. ٧٩ تغذيه پذيري شناختي : ۸۱. تغذيهٔ صحيح روحي و فكري : ۳۲۹. تـخذيهٔ كـاذب و نـادرست روحـي و فكرى : ۳۲٦. تفاصیل معاد عنصری و فراگیری آن از طريق شمريعت و اخمميار (نظر ابن سينا): ۳۶. تفاصیل معاد عنصری و فراگیری آن از طـريق شـريعت و اخــبار (نــظر ملاصدرا): ٣٦. تفاوت سترگ علوم انسیا«ع» بـا افکـار فلاسفه : ۳۳ . تفاوت ماهوی علم وحیانی و اندیشه های غيروحياني : ٥٦ . تفسير فلسفي آيات : ۳۸۳ . تفسير واقعى قرآن كريم : ١٨٠، نسيز 🕶 مفتسران واقعی... تفقُّه در دین و اهمیّت آن : ۳۴. تفقّه در دین، یعنی فسهم جامع دین بصورتي مجموعي : ۳٦۵ . تفـقُّـه، صورتی تعمیقیافته و جهتدار از «تعقّل» : ۳٦۵. تفكّر اجتهادى : ۳۱۵. تفکّر اجتهادی در مقام «تعقّل» : ۲۴۹ . تفکّر تفکیکی و نےفکّر غیرتفکیکی و آشتی دادن آن دو : ۱۷۴، ۴۵۸ . تفکیک، حرکتی مبتنی بر «تعقّل آزاد» : . 347 تفكيكيان متبخّر : ٢٣١ .

توجّهداشتن به مردم گرفتار و محروم : . ... توجيه سخن برخلاف نصّ گفتهٔ صاحب سخن : ۷۱. توحيد قرآن، به تفسير امام علىبن ابیطالب«ع» : ۳۲۹، نیز ← توحید قرآن كريم . توحيد قرآن كريم : ٢٤٧ . تورّم زیانبار علم اصول : ۴۱، ۳٦۹. توسّلات گران : ۴۰۳. توصية قرآن كريم دربارة نكرش عينى به جهان : ۴۵۱. تهاجم فـرهنگی در سـدههای نـخستین اسلام (پــيشقراولان تــهاجم فرهنگی): ۳۱. تهمت اخباریگری به اصحاب «مکتب تفکيک» : ۳۵.

شبهه آموز : ۳۱. «جسد را روحیانی کین نبه روح را جىدانى، : ۳۸۹. جسم سجده : ۳۹۷ . جماعت صوقیّه بـرای سـلوک آداب و رسومی پدید آوردند که در دیـن سابقه نداشت (علاّمهٔ طباطبائی) : . ... جَنَّم پژوهشي : ۲۲ . جَنَّم معارفي : ۴۱۹. جوانان، اشکالات آنان، و حفظ مبانی اعتقادی آنان : ۲۹۸ . جوهر اعلای معارف قرآنی : ۱۷۱ . جوهر تحقيق : ۳۰۱. جوهر روحانی : ۲۴۲، ۲۹۲ . جوهر سلوك : ۳۹۴. جوهر عقلانی «مکتب تفکیک» : ۱۴۸ . جوهر معارفي قرآن كريم : ٧۴ . جویندگان اصالتهای ناب : ۱۵۰ . جویندگان معرفت و دانایی : ۷۷ . جهان بینی قرآنی و معارف تـجریدی : . "" جهان شناسی اسلامی : ۱۵۹ . ج\_\_\_هتگيرى «مكــتب تــفكيك»، در جداسازی حقایق و شناختها : ۸۱.

چ چراغ در عین اینکه روشینکننده است، شعاع کارش محدود است : ۳۵۱ . چشمهساران زلال جاری به امر الهیی :

قرآني . جامعة رضوى : ٥٨، نيز + جامعة قرآني . جـامعة عـلوى : ٥٨، نـيز + جامعة قرآني . جامعة قرآني : ۵۸ . جامعهٔ مأمونی : ۵۸ . جامعهٔ معاویهای : ۵۸ . جامعیّت در علوم غریبه : ۲۰۴. جاودانان : ۲٦۴ . جای استعمال اصطلاح «اخباری» : . 375 جایگاه والای «عقل» و تعریف آن در «مکتب تفکیک» : ۲۳۳. جدابودن سه راه معارفی و شناختی : . 179 جداسازی مکتبهای فکری و شناختی دخيل: ١٥٢، ١٥٩. جداکنندهٔ انسان از غیر الله \_ تسعالی \_: . 174 جدایی نظری، مقدّمهٔ جدایی عملی : . ... جريان اصولي پس از «كفايةالاصول» : . ٣٦٨ جسریان فىرھنگى جمامعۂ اسلامى... و سیاستبازان اموی و عبّاسی : ۳۲۵ . جریانهای شناختی اقتباسی و تأویلی (ضرورت تحقيق) : ۱۸۸ . جریانهای گوناگون فکری و فرهنگی و اعتقادی و سیاسی تشتّتآفرین و

حُجُب عقلي : ٥١ . حجّت باطنی : ۱٦۲، ۳۵٦. حجّت ظاهري : ۳۵٦. حجم روحي : ۱۹۲، ۲۱۸ . حجم واردات غیرقرآنی در سلوک عرفاني : ۳۹۴ . حجّیتت خبر واحد و علّت گشایش این بـحث (مـوضوعي بسيار مـهم) : . 379 حجّیتت قطعی ظواہر آیات و اخبار از ن\_ظر عـلامه طـاطبائي : ۴۴۸، . FON\_FOV حجیّت وحسی، قسطعی (عـقلی) است : . 177 حدّادی یک روح : ۲۱۵، ۲٦۴-۲٦۳ . حدیث جمعلی «شریعت، طریقت، حقيقت» : FTY . حدیث متواتر «غــدیر» : ۱۸۰. حديث متواتر (مُسلَّمُ الصِّدور) «ثَقَلين» : . ٣٦٢ . ٣٣٣ . ٢ . . . حــذف تــقليد عـقلي (پـيشنهاد تـغيير ر**وش) : ۲۲۹** . حذف چیزهای زاید در زندگی (پیشنهاد تغيير روش) : ۴۳۲. حذف روح علمي : ٦٧ . حذف سیاسی امام علی بن ابیطالب «ع»، بدون «حذف علمی» شدنی نبود: . .... حذف علمي امام على بن ابيطالب «ع»، پس از «حــذف ســياسی» : ۳۲٦،

۳۷. چشمهساران علم : ۳۵۲. چکادهای فرا افراشتهٔ دفاع از عـدالت اجتماعی و «قسط قرآنی» : ۳۷. چگونگی حصول عـلم بـرای نـفس : ۳۵۷. «چـیزی کـه خـلاص تـو در آن است خلوص است» : ۲۰۱.

حاصل رياضات مرتاضين : ٧٥. حاق حقيقت انسان، هدف تعاليم قرآن : . ۳۷٦ حاكميّت قرآني : ۱۷۲ . حاکمیّتها از ایـجاد تشـتّتهای فکـری و اعتقادی چه نظری داشتند؟ (پیشنهاد تحقیق) : ۳۷۷ . حاکمیّتها با وجود مبارزه با تسجسّمهای عــلم و فـرهنگ قـرآنـی (ائـــتـهٔ طاهرین«ع» ) و حذف و قتل آنان و اصحاب مجاهدشان، چگونه بـرای آوردن علم به میان مسلمین اینهمه مــىكوشىدند؟ (پىشنھاد تـحقيق) : . ٣٧٨ حاملان علم قـرآنـي : ۳۲، ۳۹، نـيز 🗕 ائمة طاهرين«ع» . حامیان دین خدا : ۲۹٦ . حَبْلُ المتين مظاهر اسماء... : ٢٥٩ . حجاب نه توی اصطلاحات قـدیمی و مفاهيم وارداتي و التقاطي : ۲۲۸ .

حضور قلب کلّی (ترک غفلت کـلّی) : . 47. حضور وسيع عوامل فرهنگ ضدّقرآنی مسیحی، در دربار دمشق : ۹۰ . حضور و نفوذ اندیشه های فلسفی و عرفانی در تفاسیر قرآنی و حدیثی : . ۲۸ حفظ استقلال و استغنای حقایق قرآنی : . 404 .441 حفظ مقوّمات ذاتی در تکامل : ۳۸۱. حقايق آينده : ۳۵۰. حقایق اعتقادی : ۳٦٧. حقايق الهي : ١٨٣ . حسقايق تسعاليم وحسياني و مسعارف اوصيابي : ۳۷۱. حقايق جهانها : ۵۱ . حـقايق حـال: ٣٥٠، نيز + حقايق آينده . حقایق دردناک و اسفانگیز : ۴۰۲. حقایتی شناسان راستین : ۵۱. حقايق ظاهر : ۳۴۹-۳۵۰. حقايق غيرظاهر : ۳۵۰. حقایق قرآنی، راه تازهای برای معرفت : . ٦٨ حقایق مبدئی و معادی : ۱۸۸، ۲۷۵، . 373 حقایق معارف قرآنی : ۱۷۰، ۱۷۸، . 470 حقایق مُرسَلة وحیانی و تدبّر در آنها : . TVD (FV

0.0

. 771 حركت به دلالت وليُّ اللَّه ـ تعالى ـ: . 177 حرکت تأویلی فلسفه گرایان یمهودی و مسیحی و مخالفت علمای یـهود و مسیحیّت با آن : ۳۴۱ . حرکت ترجمه (با توجّه به عوامل و ایادی آن)، امری طبیعی (تبادل فـرهنگی)، یـا طرحـی تـحمیلی (تهاجم فىرهنگى) بود؟ (پىشنهاد تحقيق) : ٣٧٧ . حرکت ترجمه \_ با عوامل معروف آن \_ حرکتی پیچیده...: ۳۲۵. حرکت جوهری : ۵۳، ۲۵ . حرکت خالص در مسیر شرع : ۲۳۲ . حرکت در جهت تصفیهٔ روح و جسم : . 47. حرکت در «محدود»، برای رسیدن به «نامحدود» : ۳۵۲. حركت عميق تعقّلي : ۳۴٦. حرکت فکری و تعقّل، مستلزم تقیّد به فلسفه \_ یا فلسفه ای خاص \_ نیست : . 309 حرکتهای نهاجمی به فیضای قیرآنی: ۳۲، نــيز ← تــهاجم فـرهنگی در سدههای نخستین اسلام . حريّت فكرى : ٧٨ . حضرت نزول : ۳۵۵. حضور تأويـل در مـجموعة فـلسفي و عرفانی : ۷۰.

خــالص سازى اعــــــقادات (مــبانى جـــهانشناسی و جــهاننگری) : . ... خالص سازی سلوک (آداب حرکت قلبي) : ۴۰۳. خـالصسازی نـيّت (انگـيزهٔ درونـی تلاشهای انسانی): ۴۰۳. خالص فهمي علم وحياني : ١٥١ . خالق حقايق، عالم به حقايق : ٥٥ . ختومات و اوراد مأثوره : ۱۹۴ . خدمت به خلق خدا : ۲۷۷ . خدمت روحتی و معنوی و تیربیتی : . 191 خدمتِ شناختی به تاریخ انسان : ۷۴ . خدمتی گران ارج و بیسابقه : ۲۷ . خرد مستقل : ۱۷ . خـــروج از جَــرگهٔ مــعرفتجویی و ېژوهشگرى : ٦٧ . خطب توحیدی «نهج البلاغه»، در خط «توحيد قرآن» نه فلسفه : ۱۵۹ . خطبهٔ نخستین «نـهجالبـلاغه» و غـفلتی عـجيب از محتواى آن (تصريح مؤکّد بر اینکه هرچه در زمان نزول «قـرآن كـريم»، دربارهٔ «معارف الهي»، دردست بشريّت ـ در هرجا ـ بوده است مخدوش يا باطل است) : . 221 خط يگانهٔ حرکت قرآنی : ۱۸ . خَلَسات ممتد : ۱۹۴، ۱۹۸، ۲۰۴ .

حقايق ملموس جهان : ۴۵٦. حقيقت ارواح و خلقت آنها : ١٧٠ . حقيقت خلود : ٢١٥ . حقیقت «روح» در «اخبار»، به بیان فیض كاشانى : ۴۰۵. حقيقت شناسي عالى : ٥٥ . حقيقت شناسي غير عالى : ٥٥ . حقيقت طلب : ٢١٥. حقيقت عبادت : ١٦٥ . حقيقت علم و تمايز آن با نفس : ٢٣۴ . حقيقت كمال انساني : ۳۹۹ . حقيقت معرفت : ٢١٦ . حقيقت معصوم«ع» (اسمالله) : ۳۹۱. حكمت اشراق تكمامل حكمت متشماء نیست : ۳۸۵ . حکمت توحیدی قرآن کریم : ۱۵۹ . حکمت قدسی سماوی : ۴۵۴. حکمت قرآنمی . حدیثی : ۷۴، ۱۵۹، . 370 حکمت مذکور در «قرآن کریم»، «علم نبوّت» است و تعالیم والای وحیانی (نه قواعد و اصطلاحات) : ۳۷۵. حکم شرعی پرداختن به منطق و فلسفه از نظر ابن رُشد : ۴۴۹ . حماسة جاويد: ٢٧. حماسة سترگِ پژوهش : ۲۷ . حمایت بنیامیّه از لاهوت مسیحی دربرابر عقل اسلامي : ۳۲۸ . حميّت قرآني : ۲۲۸ . حوزهٔ مفهومی «وحی» : ۲۲۳ .

دانشجويان طالب وصول به علم و يقين : . 17. دانشمندانی که دلیل سست را قبول نمي كردند: ۴۱۴. دايرةالمعارف فلسفى (شفا) : ٣٨١. درانداختن «طرحی نو» در «فلسفهٔ اسلامي، : ۴۵۴. دربارهٔ عقل: ۳۵۸\_۳۴۲. دربارة علم خدا، اقوال فلسفى (٣٢ قول) : ۴۱۵. دردها و دردمندیهای مردم : ۲۹۴ . درس خارج فلسفه (آقابزرگ حکيم شهيدي) : ۲۴۹ . در غیرقرآن هدایت نیست : ۱۸۵ . «در کاروانسرا نکند کاروان، سرا» : . 177 درک استقلالی و انتقادی از فلسفه و عرفان : ۲۱۹ . درهم آمیزی آرا : ۸۱. درهم آمیزی شناختها : ۷۸ . دریافتهای شریف روحانی : ۲۷۵ . دریافتهای فطری : ۴۰۴. درياي بيكران وحي الهي : ٨١. دریای خروشان تعقّل صحیح قىرآنى : . ... درياي رحمت واسعة الهيّه : ۳۹ . دعا، چیزی که در آن طلبی باشد: . 199 دعای سَخَر : ۲۰۰. دعوات و عمليّات روحاني : ۲۷۱ .

خلط دین و فلسفه به نفع دین نبوده است (دکتر فلاطوری) : ۴۵۲. خلع بدن (تجريد) : ۱۹۸، ۲۱۴، ۴۱۲، ۴۱۲. خلق بهمعنای مصدری آن (آفتریدن) : . 17. خلقت ارواح قبل از ابدان : ۲۱۵ . خلقت عالم از عدم محض : ۳۴٦ . خلق و ایجاد : ۴۷ . خلوص در سلوک : ۳٦۳. خلوص در معرفت : ۳۱۳. خميرة الهي وجود انسان و فعّالسازي آن: ۳۹۵. خوارق عادات : ۴۳۳. خواصّ روحاني الواح : ۲۷۱ . خودسازی عقلانی : ۲۴۶ . «خودِ عقلی که در وجود انسان است مییابد که نمیتوانید هیمه چیز را درک کـند» (امام صادق «ع»): . 30. خودِ هرکس تاریکترین حجاب اوست : . 391 خيال بدن دنيوي : ۳۲۱.

دادههای فکری و مصطلحات فلسفی و عرفانی، دادههای فکر یـا ریـاضت بشری : ۴۷، ۷۵، ۲۱۵، ۳۱۲. دادههای وحیانی : ۵۵ . دانای حقایق و اسرار : ۲۴۳ . دانستنیهای هستی محدود نیست : ۳۵۲.

دورهٔ ظهور معتزله : ۱۵۸ . دوری از ادراکات فطری : ۱۸۳ . دوری کار «تأویل» از موازین عقلی و شرعی و ملاکهای علمی و شناختی (ضرورت بازنگری) : ۳۲. دوری ما از قرآن اسفبار است... (دکتر فلاطوري): ۴۵۳. دو میراث بزرگ : ۱۸۲ . دو میراث هدایتگر : ۱۸۷. دو نعمت توأمان : ۱۸۲ . دو نعمت عظمای الهی : ۱۸۲ . دو يادكار جاودان وحي الهي : ١٨٢ . ده مــطلب مـهم شــناختى (تـحقيقى و علمی): ١٦، ٢٨ . (١٥٢-١٨٦) . ده مـــوضعگیری دربــارهٔ فــلسفه : . 409\_444 دید اجتهادی در مسائل عقلی : ۲۱۹ . دید علمی «مکتب تفکیک» : ۱۴۸، . 409 دین «توحید» و «عدل» : ۵۸ . دین ستیزان نفوذی : ۳۲۷ .

ذ ذِکْر، چیزی کـه در آن طـلبی نـباشد : ۱۹۹ . ذوق معارفی : ۱۴۹، ۳۱۱ . ذوقیّات و خطابیّات و بکارگیری آنـها در برهان : ۳۳۷ . ذهن نیرومند متفکّران فیلسوف یا عارف اسلام : ۵۷ .

دفائن عقول : ۳۹٦. دفاع مسلّحانه از دین : ۲٦۵ . دفاعي خورشيدسان : ٣٦ . دفاعیّات قرآنی : ۴۰۷. دگروارکردن معنی و مفهوم : ۱۸، نیز 🕂 تأويل . دلیل صوری و دلیل واقعی : ۳۳۸ . دلیل عقلی بدیهی و حجیّت قطعی آن : . 779 دلیل عقلی نیظری و حجیّت احتمالی آن: ۳۳۹. دلیل قطعی نقلی و اهمیت آن (که به حکم خود عقل نمی توان از آن چشم پوشید) : ۳۳۸. دِمِثْق باید \_ دربرابر مدینه و کوفه \_ متاع دانش دراختیار داشته باشد : ۳۳۱ . دمشق دربرابر دانایان مدینه و کوفه نیاز به خوراک علمی داشت : ۳۲۹. دمشق زادگاه راسیونالیسم کیلاسیک، دربرابر عقل اسلامي : ۳۲۹. دو بال پرواز انسان : ۳۹۰. دورازور جامع : ١٩٦ . دورهٔ تــحوّل اوّل در فـلسفهٔ اسـلامی : ۳۸۰، نیز 🗕 تحوّل اوّل ... دورهٔ تــحوّل دوم در فـلسفهٔ اسـلامی : ۳۸۰، نیز 🗕 تحوّلی دیگر ... دورهٔ تــدوین تأسیسی : ۳۸۰، نـیز 🗕 تدوين تأسيسي ... دورهٔ تــدوین تکـمیلی : ۳۸۰، نـیز 🗕 تدوين تكميلي ...

س سائقة فطرت : ١٨٧ . سادەزىستى : ۴۳۲. ساحل «صيرورت قرآني» : ۸۲. ساختن «انسان روحـانی» و «روحـانیّت انسانی»: ۲۹. سال قحطی در اصفهان، (قحط سال دمشقى): ۴۴۱-۴۴۰. سالكِ حقيقتجوى بيدار فطرت : . 110 سجدة جسم: ۳۹۷. سجدة طولاني : ۲۰۰ . سجدة قالبي : ۳۹۷. سجدة قلبي : ۳۹۷. سخن بسیار مهم و بیدارگر «شیخ انصاری»، دربارهٔ فرق «برهان عقلی بدیهی» با «برهان عقلی نظری» : . .... سرآمدان سترك فلسفة اسلامي : ٦٢ . سرچشمهٔ آب حيات : ۴۰۳. سرّ عصمت : ۳۹۱ . سر عظیم «غـدیر» : ۱۷۹، نیز ← حديث متواتر «غـدير» . سر کبير حديث مسلم «تُقَلين» : ١٨٢، نيز حديث متواتر «ثَقَلين» . سرمایهٔ سترگ ابدی : ۲۲۷ . سرمنزل ادراک حقایق : ۱۹۲ . سرودخوانی جاودان : ۲۲۴-۲۱۵ . سرود زیبایی جاودان : ۲٦۴ . سرهسازی معارف قرآنی : ۷۴ .

011

سماء نفس قُدّوسی معصوم«ع» : ۱۸۴ . سَمْتِ رشيد (روش والا، منش راستين) : . 141 «سورهٔ يس» : ۲۰۰ . سوز طلب : ۲۳۴ . سیاست (جامعه پر دازې) قرآنې : ۱۸ . سير انديشة مسلمين : ٧۴ . سير انفُسى : ۲۱۸ . سیر باطنی : ۱۷۳ . سير تاريخي مسائل فلسفه و عرفان : ٢٤، . ۲۸ سير تحوّل مسائل علم فقه : ٣٧۴ . سیر تحوّل مسائل و «خـلع و لبس» در آنها (ضرورت تحقيق) : ۳۲. سیر تحوّلی یا تکاملی نظریّات : ۳۳۴ . سیر تطوّرات مسائل از دوران پیش از اشلام : ۷۷ . سير تكاملي و تحوّلي فـلسفة اسـلامي : . ٣٨٦ سیر در «مراتب اسمائی» : ۴۲۸ . سیر در «مراتب صفاتی» : ۴۲۸ . سیر فکر و فرهنگ انسانی : ۲۹ . سیر کامل در افکار افلاطونیان قـدیم و جديد : ٦۴ . سيل امتزاجها و التقاطها و تأويلها : ٧۴ . سيماى متحقِّقٍ بالفكر و الـذِّكـر : . 441

> ش شادمانی مطلق و ابدی : ۱۷۹ .

سرەفھمى معارف قرآنى : ٦٨، ١٦٠ . سستی مبانی معارف غیرقرآنی : ۲۴۴ . سطح علم قرآنی : ۳۴٦ . سطح علم معصوم «٤»، در تبيين علم قرآني: ۳۴٦. سعادت و شقاوت : ۴۷ . سعی صفا و مروہ : ۱٦٧ . سفرههای خالی... : ۳۰۶. سلامت کشف از آفات مکاشفه (شـرط ضروری) : ۳۳۸. سلطان اقاليم حقايق آسماني : ١٥٢ . سلوک اسلامی و امتزاجـیشدنِ آن : . 444 سلوك تكاملي : ١٦٩ . سلوک روحی «میرزای اصفهانی»، در آغاز : ۲۱۴-۲۱۳ · سیلوک روحیی «میرزای اصفهانی»، تحوّلی مهم و سازنده، در زنـدگی یک مرتبی بـزرگ و تأثیرگذار و بيدارگر : ۴۳۵. سلوك شمرعي، غيرقابل مقايسه با سلوکهای دیگر : ۴۳۱ سلوک صحیح و مطمئن : ۲۹، ۱۷۳، نیز ملوك خالص قرآني، سلوك شرعي (در فهرست پيشين) . سلوک و تفاوت انواع آن : ۳۹۴. سلوک و جـزئیّات آن بـاید مسـتند بـه تعاليم «وحي» و «اهل وحي» باشد : . 4.1 سلوک یا شبه سلوک : ۱۶٦.

شور آرامش ناپذیر : ۲٦۸ . شوق فطری انسان به شناخت : ۱٦ . شیخ اشراق و قیصه های فیلسفی و اقتباسهای او : ۳۸۵ . شیخ طوسی، قلّهٔ بلند فقاهت : ۳۷۴ . شیوهٔ تحصیلات قدما : ۴۴۱ .

ص صاحب مكاشفات : ۲۷۲ . صاحبنظران با صلاحيت : ۱۴۹ . صدای خردشدن استخوان محرومان : . ... صدمیدان، صد منزل، در سیر و سلوک : . 44.\_414 صلابت مجسّم صدق و حقيقت، دربرابر طاغوت نیرنگ و نفرت : ۴۱ . صلاحيّت مدّعي كشف : ٣٣٧ . صناعت نه علم : ۱۸۱ . صورت برهان و دقّت در آن : ۳۳٦، نیز مادهٔ برهان و دقت در آن . صـوفیّه و عـرفا، در دوران خـلافتهای امىوى و عباسى تىرويې شىدند، و بعنوان جریانی مؤیّد نظام جبّار ۔ یا برخی برکنار از تعرّض ـ مورد تأیید بودند، چرا؟ : ۳۷۸. صيرورت انساني : ۳۸ . صيرورت شناختي : ۲۴۲ . صــــيرورت قــــرآنـــى : ۳۵، ۳۹۱، . . . . . . . . صيرورت متعالى : ١٨، ٧٨، ٢٢٧، نـيز

شارح بزرگ فلسفهٔ مَشائی (ابن رُشد) : . 7٣ شاعر معروف مسیحی (آخْطَل) در دربار معاویه (و پرداختن او به هجو «انصار» ): ۳۲۸. شاگردان زبده و متعمّق : ۲۹۹ . شأن اصل پیامبر اکرم«ص» (تـزکیه و تعليم) : ۳۲۵ . شخصیت علمی و روحـی و معنوی و معارفی استادان «مکتب تفکیک» : . 174 شرایط علم آموزی : ۳۹. شرايط قلبي و قالبي عبادات : ١٦٥ . شرع جامع محمّدی عین شریعت و طريقت و حقيقت است : ۴۳۲، نيز - حدیث جعلی «شریعت، طریقت، حقيقت». شروط برهان و آموختن درست آنسها : . 404 شریعت در طرفی قرار گرفت و طریقت در طرفي (علامة طباطبائي) : ۴۰۰. شعار شورآور علمي : ٦٩ . شعر ذوقي و عرفاني : ١٦٨ . شکافت ماهوی شناختها : ۱۹۲ . «شمشیر کجت راست کند قیامت دین . ۲۹۳ : «۱» شمّ معارفي : ۲۲۸ . شناخت حقايق، تنها سرماية جاوداني : . ٣٦٢ شناخت عقل به عقل : ۳۵٦.

۱۵۸ . طلاّب جویای معرفت راستین... بژرفی بنگرند : ۲۳۰ . طلوعگاه اشراق ولایت مهدوی : ۲٦۸ . طواف : ۱٦۷ .

### ظ

ظرافت امر سلوک : ۴۳۳ . ظواهر آیات، بیان پیامبر«ص» را حجّت قرار داده است (علاّمۀ طباطبائی) : ۴۵۸ . ظواهر دینی، مدرک فهم اسلام (علاّمۀ طباطبائی) : ۴۵۸ . ظهور تصوّف درمیان مسلمین : ۳۹۹، نیز مسلمین : ۳۹۹، نیز بیشین) .

ع المان هدایت یافته از نور کتاب و عترت : ۲۳۲ . عالم جاودانها : ۳۹۵ . عام بودن «استدلال» نسبت به «فلسفه» : ۳۳ . عام بودن «تعقّل» نسبت به «استدلال» : ۳۳ . عامل به آداب و احکام قرآنی : ۳۹۲ . عبادات ترکی : ۱۹۴ . عبادات و ریاضات و مجاهدات شرعی : عبادات و ریاضات و مجاهدات شرعی :

# حیرورت قرآنی . ضرورت آشنایی قبلی برای طلاّب و ضرورت آشنایی قبلی برای طلاّب و دانئسجویان فلسفه با «محکمات دانئسجویان فلسفه با «محکمات مسرورت تسمیزدادن ابعاد سیاسی و ضرورت تسمیزدادن ابعاد میاسی و تهاجمی یک فرهنگ از ابعاد علمی تهاجمی یک فرهنگ از ابعاد علمی و فرهنگی آن : ۲۷۵ . مرورت رجوع به معصوم «ع» برای فهم فرورت رجوع به معصوم «ع» برای فهم الذّکر» و احادیث بسیار، از جسله حدیث متواتر «ثقلین») : ۲۴۸ . مرورت و اهمیّت «تفکیک» : ۲۰،

عُصار، حيات (تكليف) : ٢٢٧ . عَطْفُ الرّأى على القرآن (كارى كه به هنگام حاکمیّت کامل و راستین فرهنگ قرآنی انجام مییابد ـ بـه إخبار امام على بن ابيطالب «ع») : . 187 عطفُ القُرآن على الرّأْي (كارى كـه بـه ناروا و تـحميل، در رشـتههای مـختلف فـلسفه و عـرفان و... در عصر غیبت به ظهور میرسد ـ بـه إخبار امام على بن ابيطالب «ع»): . 187 عظمت این حُجّت الهی (قرآن کریم) : ۱۸۵، نیز ← احادیث «معرفت قرآن» . عقل اسلامي و مبارزه با آن : ۳۲۸ . عقل انسانی و مرتبهٔ آن : ۳۹۲-۳۹۲، نیز → بسندگی و نابسندگی عقل . عقل \_ بخودی خود \_ قادر به رسیدن به همهٔ حقایق نیست : ۲۳۲، ۳۵۳، نیز خود عقلی که در وجود انسان... عقل، تعريفها، اطلاقها : ٣٥٧ . عقل، خُجّت باطنی (حجّت درونسی) و ضرورت استفاده از آن : ۳۴۴، . ۳۵٦ . ۳۵. عقل در وجود آدمی مانند چىراغ در خانه (روشنکنندهٔ آنچه در پرتو آن ق\_\_\_رار گ\_يرد، نــه آشك\_اركنندهٔ همه جيز): ۳۵۱. عقل فطرى (توان بالا) : ٣٥٣ . عقل فلسفي (توان محدود) : ۳۵۳ .

عبادت حقيقي : ١٦٥ . عبداللهبن عبّاس و طرفداران نظريّة جبر در شام : ۳۲۸. عدل قرآن، به تفسير امام على بن ابیطالب«ع» : ۳۲٦. عدم توجّه به تذكّرات قرآنى : ١٨٣ . عدم رجوع به اهل بیت«ع» و نیاموختن حقایق معارفی از آنان بـزرگترین صدمه را به «علوم قرآنی» وارد آورد (علاّمة طباطبائي) : ۳۳۲. عدم سعادت آمیز (در طریقت بودایی) : . 170 عدم قبول وجوهات شرعي : ۳۰۸ . عدم ملازمهٔ استفاده از عقل، بـا روش محدود (و گاه مورد اِشکال) منطق صوری ارسطویی : ۳۳. عــدو مبين و نـقش او در مكـاشفات غیررحمانی : ۳۹۱. عرضة افتخار آميز معارف مستقل قرآنی : ۱۵۰ . عرضهٔ تفکّر تفکیکی : ۱۴ . عرضة خالص «حكمت قرآني» : ١٥٥ . عرضهٔ محتوای کشف بر کتاب و شنّت : . ٣٣٨ عرضهٔ معارف اهل بیت «ع» : ۴۰۵. عرفان بشری بـهمنظور حلّ مشکلات فلسفی مورد تـوجّه قـرار گـرفت : . 177 عرفانيّات عقلي : ۳۱۲. عصارة تكليف : + نماز .

فهرست اعلام

علم شريف اعداد : ۲۵۹ . «علم صحيح» (علم مُتَّخَذ از منابع وَحیانی، علمی که امام باقر«ع»، تعريف آن را داده است \_ «اصول کافی» ج ۱، ص ۳۹۱) : ۵۱، ۵۳، . TOF ITTO IT . O INA INT علم فيزيك نوين : ۳۵۲ . علم فيزيك و تحوّلات آن : ٣٧۴ . «علم قليل» : ٣٩٣ . «علم کثير» : ۳۹۳. علم کلام و عمر هزارسالهٔ آن قبل از اسلام : ۳۲۹. علم ماوراء طبيعت : ۳۹۲ . «علم مصبوب» : ۲۰۵، ۲۱۷ . علم و ارادهٔ خداوند : ۲۱۵ . علوم اوایل و ترجمهٔ آنها : ۵۷، ۳۳۰، . 407 . 177-777 علوم تجربي : ۵۴ . علوم خالص قرآنی، علوم وحیانی : ۳۵، . TTT\_TTI (TTT (TTA (VF علوم دخيله + علوم اوايل . علوم شارحة اوصيا«ع» : ۵۱، ۳۶۳ . علوم غريبه، علوم خَفيّه، علوم مُخْتَجِبَه : ITFA ITFF ITT I I I I I I . 419 . 177 . 177\_171 . 109 علوم منحصره : ۲۸۴ . عـلوم و حکـمتهای تـازه در «قرآن کريم» : ۲۳۰ . علمهای مفهومی و صناعی : ۱۸۱ . عــــمل بـــرطبق «روش عــلمی»، در

عقل کل و کامل محمّدی «ص» : ۳۸ . عقل نامسلّح : ٥١ . عقل نورى : ١٦٥، ١٧٣ . عقل نيروي الهي : ۳۴۴. عقل و شبه عقل : ۳۵٦. عقلیّات عرفانی : ۳۱۴. عقلیات و معارف عقلی : ۳۱۵. عقول عشره، كدام عقول عشره؟ (دكتر فلاطوري) : ۴۵۲. عقول ناقص جـزوى (عـقول مـتفكّران بشری \_ استاد جلال الدّين همائي) : . ٣٢٣ علّت گسستن میرزای اصفهانی از طریقهٔ «سلوک عرفانی» : ۴۳۵، نیز 🗕 سلوک روحی «میرزای اصفهانی» . علم اخلاق اسلامي : ۲۸ . علم اصول فقه : ٣٦٩ . علم أنفاس + علم دم . علم اوّلی (تعبیر مـیرفندرسکی دربـارهٔ «علوم انبيا «ع» ) : ۳۴۹ . علم باری تعالی، علم حق، علم محیط خدا : ۲۶، ۷۷، ۱۷۹، ۲۴۱ -علم بدون تعقّل بیارزش است : ۳۴۴ . علم تام : ۱۷۸ . علم توحيد و معرفت : ۱۸۸ . علم جفر و میرزای اصفهانی : ۲۳۳، . 4.1 علم خالق به خلق : ۱۷۰ . علم دم : ١٦٦ . علم روحشناسی جدید : ۵۵ .

مكتب مُتَّسائي را به اوج كمال رسانیدند : ۲۱. فتنههای عـقلی و فکـری و شـناختی و عقيدتي: ١٨٢ . فتنههای عملی و اقىدامىی و سلوکی و روحي: ١٨٢ . فحول عالمان و مجتهدان و معقوليان، فحول علمای حوز خراسان : . ..... فراگیری خـالص و بـدور از تـغییر و تأويل (پيشنهاد روش) : ۴۰۲. فراگیری دین و حقایق دین از قرآن و اهل قرآن (پیشنهاد روش) : ۳٦۵. فراگیری «نظریّهٔ جبر» از یهود : ۳۲۸ . فردسازی قرآنی در «ابعاد تربیت» : . 19 فرزندان على «ع» و فاطمه «س» در سیاهچالهای زندان، و برخبی از صوفيان درصدر محافل جبّاران: . 479 فرق «تكامل فلسفي» و «تحوّل فلسفي» : . 34 فرق «دلیل عقلی» و «بـر هان مـنطقی» : . TFY فرقه های اعتقادی اسلامی (که عامل نشر تفرقههای خانمانسوز در اسلام ـ و در نستیجه، «انسحطاط مسلمین» -شدند) چرا و چگونه پدید آمدند؟ : . "" فسرمانروايسان جساويد اقاليم رشىد و

ف فارابی و ابوالحسن عـامری و ابــنسينا،

(ميرفندرسكي): ۳۴۹. فلسفة ابن رُشد تأثير زيادى در فلسفة یهودی و مسیحی داشته است : ۹۳ . فلمة اجتهادي و انتقادي در حوزة خراسان: ۴۲۰. فلسفة اسكندراني اسلامي : ٥٧ . فلسفة اسلامي : ٥٦ . فلسفة اسلامي، تغيير و تطوّر : ۳۸۰ . فلسفة اسلامي، ممزوجي مركّب : ١٧ . «فلسفة اسلامي»، نه «فلسفة اسلام»: . FFV فلسفة اشراقي اسلامي : ٥٧ . فلسفهای قرآنی و خالص تدوین نشده است : ۴۵۴ . فلسفه با ظواهر شرع مخالف است (ابن خَلْدُون) : ۴۵٦. فلسفه بالذَّات يوناني است (دكمتر رضا داوری اردکانی) : ۴۴۱ . فلسفه به اسلام زیانهای بسیار رسانده است (ابن خلدون) : ۴۵۶. فلسفه بیشتر یک «تسمرین ذهسنی» است (ژان گیتون، متفکّر الهی فرانسوی ـ معاصر): ۳۳. فلسفة يويا (پيشنهاد تدوين) : ۴۵۹. فلسفة پوياى اسلامى (دربرابر فلسفه هاى گذشته و تاريخي) : ۴۵۴-۴۵۵. فلسفة تاريخي، يا فلسفة روز : ۴۵۱. فلسفه، زاییدهٔ فکر و عقل بشری : ۳۲۳. فلسفة سياسي اسلام : ٢٨، نيز - فلسفة سياسي قرآني .

آگاهي : ۳۷ . فرودآمدن حقایق قرآنی بر قلب انسان مستفيد : ٨٢. فروغ فروغگستر جاودان : ۵۱. فرهنگ جانشین را از راه علم کلام ادیان سابق، بوسیلهٔ دانایان این علم که از اسلام ناراضی بودند ـ وارد زندگی روزانهٔ مسلمانان کردند : ۳۳۰. فرهنگ قرآنی و عدم نشر آن در جامعهٔ اسلامي : ۳۲۶. فرهیختگان علم و دین : ۲۷ . فضای اسلامی، فضای تازه پدیدآمدهٔ اسلامي : ۳۱، ۵۷ . فضای سیاه «کاخ سبز» : ۳۲٦ . فضای یونانی و هندی و اسکندرانسی : . 31 فطرت آزاد: ١٦٣. فطرت الستى : ١٦٣، ١٦٥، ١٨٤ . فطرت ثانوي : ۳۹۵. فطرت گرفتار ملابسات : ۳۹۵. فطرت محجوب : ۱۹۳ . فطرت ناب اولى : ۳۹۵ . فطرت نوري : ۲۲۳ . فعّالسازى عقل : ١٦٣ . فعلیتهای کمالی و روحی نفس انسانی : . 1.4 فقه انوار (در حکمت اشراق) : ۳۸۵. فقه پويا (پيشنهاد تدوين) : ۴۵۴ . فکرکردن در عاقبت امور : ۴۳۲ . فلاسفه در علم و عمل گاه گاه خطاکنند

Ē قابليّتِ «علم كتاب» و «معصوم ـ ع ـ » : . \\\ قاعدة «اصالة اللّزوم» : ٣٦٦. قاعدة «ضَمان» : ٣٦٦. قاعدة «لاضرر»: ٣٦٦. قاعدههای مخدوش فلسفی : ۴۵۲، نیز → نقض ادله ... قاعدة «يَد» : ٣٦٦. قبول مولويّت الهيّة «وليّ» : ١٧٩ . قدرت ابداع و نو آوری : ۳۲۰. قدرت تمام بر مناظره : ۲۹۲ . قِدَم زمانی : ۳۷۳ . قدم زمانی مخلوقات و تـعارض آن بـا ادِّلهٔ قطعی نقلی : ۳۳۸ . قدم زمانی مخلوقات و رسیدگی به ادلّهٔ آن از نظر فلسفى : ٣٣٨. قدم زمانی مخلوقات و رسیدگی به ادلّهٔ آن از نظر قرآنی : ۳۳۸ . قرآن، بهارانی همواره رویان و جوشان : . 404 قرآن، بهترين بيانكنندة اسلام : ۴۵۳. «قرآن را چنان بخوان که گویی بسر تىو نازل می گردد» : ۳۵۵. قرآن، رَبِيع قُلوب، رويش هماره : ۳۵۴، . 400 قرآن، عامل كامل ايجاد بصيرت و شناخت و صیرورت : ۳۷٦ . قرآن کریم، پایه گذار مکتبی عمیق و مستقل و مستغنی در معرفت و

فلسفة سياسي قرآني : ٢٣٣ . فلسفة فلوطيني اسلامي : ۴۴۵ . فلسفه، كلّ محتواى عـقل بشـر نـيست : . 27. فلسفة مَشَّائي اسلامي : 6٧، ۴۴۵. فلسفة ملاصدرا، جامع بين طريقة متساء و اشـراق و رواق و مسـلک صوفیّه و عرفای اسلامی است... : . ٦٥ فسلسفة مسوجود، بسرداختة حكيمان مسلمان : ۴۴۷ . فلسفه های تأویلی : ۱۵۲ . فلسفی فهمیدن قرآن، حرمان از فهم خالص قرآني : ۴۰. فسنون مُسختجبته : ١٩٣، نيز - علوم غريبه . فنون و صناعات بشری : ۱۸۸ . فَسوران فيّاض حقيقتهاى بيكران : . 107 فوز عظيم : ۴۳۵. فهم تعاليم معصوم«ع» : ۳۴۳ . فهم هستی : ۲۱۲ . فيضان «علم مصبوب» : ١٥٣ . فيلسوفان به اين نتيجه رسيدند كه عمقل قادر به رسيدن به همهٔ حقايق نيست، بـــهسوى اشــراق وكشــف روى آوردند : ۲۳۲ . فـــــيلسوف فــــاضل و پــــرمطالعه (صدر المتألِّهين شيرازي) : ١٧. فيوضات نَشْئَه رضويّه «ع» : ١٥٢ . 019

ک كاشف حُجُب : ۳۹۴. کاشف دقایق : ۲۰۵. کامل مطلق (معصوم«ع») : ۳۰، ۱۷۸ . کانون متجلّی نور در برابر ظلمت : ۴۱ . کاوشگر حقایق و معارف : ۱۵۰ . کاوشهای شناختی : ۲۱ . کتاب هادی (قرآن) : ۱۸۴ . کتابی منصفانه و مستند : ۳۰۶-۳۰۱. کتب سنسکریت و پهلوي : ٦٠ . کتب یونانی و شریانی : ۹۰ . کجای بحث بودیم؟ : ۴۴۳. کرامات : ۴۳۳. کشيف حيقيقي : ٥٢، نيز - کشف صحيح . كشف صحيح، كشف الهي : ١٦۴، ٣٣٨ . کشف صناعی : ۳۳۸. کشف عرفانی : ۵۳ . کشف و شبه کشف : ۵۳، ۱۶۴ . کلام نور : ۳۹۱ ، ۳۹۱ . کلیت محتوای عرفانی : ۳۴٦ . كليت محتواى فلسفى : ۳۴٦ . کمال روحانی : ۲٦۲ . كمال فقر و قناعت : ۴۴۲. كمال مطلق انساني : ۳۰، ۱۷۸ . کمال مطلوب سیر انسانی : ۱۷۳، نیز 🗕 كمال مطلق انساني . كوشش براى وفقدادن بين حكمت ارسطو و دین مسیح «ع» : ۳۴۰ . كوششهاى شناختي انسان \_ نتيجة مثبت :

اعتقاد: ۳۷٦. قرآن کریم، مأخذ اساسی تفکّر مذہبی (علاّمة طباطبائي) : ۴۵۷. قرآن کریم، و عینیّتگرایی در شناخت : . 401 قرآن کریم، و نوآوری در معارف: . 401 قرآن مجید، علوم و حکمتهای تازه: . 17. قرآن، نعمت عظمى : ١٧٨، نيز 🗕 عنوانهای مناسب دیگر . قرآن و معارف معصومین«ع»، دو دریای متّصل : ۳۵۵. قرب الهي : ۳۹۰. قسط قرآنی : ۲۰، نیز ← عدل قرآن، به تفسير امام عليّ بن ابيطالب «ع» . قصّههای فلسفی و عرفانی و مایههای سلوک ممتزج در آنها : ۳۹۸ . قضاوت اسلامي : ۲۰. «قطبُ القرآن» (وجـه خـاص و بسيار مهمی از معرفت «قرآن کریم» که بهوسیلهٔ «میرزای اصفهانی» مطرح گردید): ۲۲٦. قطبنمای فطرت : ۸۱، ۴۰۳. قلمرو اعتقادات ديني : ٢٦ . قواعد اصول : ٣٦٦ . قواعد فقهى : ٣٦٦ . قوام شناختي : ٢٦ . قوس نزول : ۱۸۴ . قويُّ الفكر : ٣٠١.

مالکیت و حقّ تصرف در اموال و امکانات، از نظر شیخ اعظم کُلینی : . 474 ماهیّت جوهری حقایق مبدئی و معادی : . 14 ماهيّت قرآني «مكتب تفكيك» : ۱۴۸ . ماهیّت نـ ظریّه ـ بـرهانی یـا کشفی؟ (پیشنهاد تحقیق) : ۳۳۶. ماهيّت نظريّه - فلسفي يا عرفاني؟ (پیشنهاد تحقیق) : ۳۳٦. مأنوسُ التعقُّل : ٣٠١. ماحث انتقادى : ۲۹۷ . مبارزات اجتماعي و سياسي : ۳۱۱ . مبارزات مسلّحانه و اقدامات «نوّاب صفوى»: ۴۳۹. مبارزه با «تعقّل خالص قرآنی» که اهل بیت«ع» به آن فرا میخواندند (و نــتايجي وحــدت آفرين داشت) : . ٣٣١ مبارزه با خرافات : ۳۱۲. مبانی حقیقت شناختی : ۷۵ مبانی خالص قرآنی، مبانی معارف... مبانی وحی... : ۱٦، ۳۱٦، ۴۵۵ . مبانی صحیح علمی : ۴۱۱. مبانی قرآنی و معارف حدیثی : ۳۰. مبانی قرآنی و معارف مـعصومین «۶» : . 110 مبانی معنوی : ۲۱۳ . مبدأ تأملات الهي در نزد مسلمين : ٢٨ -مبنای شناختی خالص قرآنی : ۱۸۷ .

م مادّهٔ برهان و دقّت در آن : ۳۳۷.

فهرست أعلام

مبنای فکری : ۲۹ . مُبِيِّن حقايق : ٢٠٥ . متألَّه قرآني، متألَّهان زبده قرآني : ١٩٢، . YFY (Y1Y متخصّصان ژرنبين معارف : ۸۴. مترجمان دربارهای اموی و عباسی، چه کسانی بودند و از کرجا الهام م گرفتند، و چه اهدافی را تعقیب می کردند؟ (پیشنهاد تحقیق) : ۳۷۷. متعقَّلی سترگ : ۱۹۸، ۲۴۲ . متن کتاب و سُنّت : ۴۴۱ . متون ترجمه شده، چه تأثیری در فضای خالص قرآني صدر اسلام برجاى گسذاشت و چگمونه ادامه یافت (پیشنهاد تحقیق) : ۳۷۷. مجاورت امور فانی : ۳۹۵. مجاهداتی طاقت فرسا : ۲۲۹ . مجردکردن «علم» از «تاریخ» ضایعه است : ۳۲۹ . مجموع آيات مربوط به جهان پس از مرگ...:۲۱. مسحتوای اصبل و گرانسنگ وحی، محتوای قرآنی : ۲۲۲، ۴۴۸\_۴۴۹، . 400 مـحتوای شـناختی و معارفی عـارف، محتوای عرفانی : ۱۷۱، ۴۵۵. محتوای شناختی و معارفی فیلسوف، مـــحتوای فــلسفی : ۱۷۱، ۴۴۹، . 400 محتوای مصطلحات فلسفی و عـرفانی :

مراقبة مستمر : ۴۳۰. مربّم فطرت + عقل نوری + قرآن + معصوم «۶» : ۲۹ . مربيّان تأثيركذار : ٢٩٠ . مرتبي عظيم : ۲۰۴ . مرتبي كامل : ۲۷۰ . مرتي گرانقدر : ۲۸۲. مرجعیّت علمی اهل بیت «ع» : ۴۵۸ . مرحلهٔ بسیار حسّاس مرزبندی حقایق و اهمتت آن: ۷۸، ۲۵. مرحلة قالبي اعمال : ٣٩٧ . مرحلة قلبي اعمال : ٣٩٧ . مرزباني حقايق خالص الهي : ٦٩، ٧٥ . مرزبندی افکار... حرکتی علمی : ۳۳۴، نيز + مرحلة بسيار حسّاس ... مرزهاي حقيقي حكمت قرآني : ١٥٥ . مرزهای مقدّس حقایق قرآنی و حديثي: ١٦٨. مرزهای والای معارف وحیانی : ۳۱۳. مُرسَلات عُظمى: ٢٥. مزاجل کامل محمدی «ص» : ۲۲۹ . مَزْج و تأويل : ۲۳۱ . مسائل الهي مبدئي و معادي : ٣٦١ . مسائل صريح عرفاني در عرضهٔ فلسفي : . ٣٨٦ مساعدتهای بسیار اساسی نیظام جبّار اموی و عبّاسی برای نشـر فـرهنگ بیگانه درمیان مسلمین : ۳۴۱ . مُسْتَخْرَج از «علم جفر»، در عمر حقیر : . 179

معاد قرآن كريم . معاد قرآن کریم، معاد خالص قىرآنى : . YFY (147 (VO (Y. معادهای تـصوّری (تـخیّلی) فـلسفی و عرفاني : ۲۴۷ . معادهای مثالی و تأویلی و روحی : ۲۱، . 07 معارف آوران أفق مبين : ٥١ . معارف اسلامی، مجموعهای است از دانشـهای الهـی و بشـری (نـظر مورّخان فلسفه) : ٦١. معارف اعتقادی و شناختی : ۱۲، ۲۷۵، . ٣٦٣ مـ ارف الهمى مبدئي و معادى : ٣٤، . 119 (171 معارف خاص ميرزاى اصفهانى : ۲۱۷\_۲۱۷، ۴۰۴، نیز ۲ معارف لطيفه... معارف مبنايي . معارف خالص عرفاني : ۴۸. معارف خالص فلمفى : ۴۸. معارف خالص قرآنی، معارف سرة قرآنی، معارف قرآنی محض، معارف سرة وحياني : ۲۱، ۴۸، ۸۵، . FY1 (YYT (Y.F (17. معارف خالص و سلوک خالص : ۴۰٦. معارف شناسان مستقل اندیش : ۷۵ . مـعارفشناسان «مكـتب تـفكيك»: . 191 معارف شناسی : ۵۴ . معارف قرآنی و حدیثی، معارف قرآن و

مستنيران انوار ولايت : ١٩٢ . مسلمانان فسلسفه ای از خود ندارند (برتراند راسل) : ۴۴۵. مشاهدات عظيمه : ۲۰۴. مشرق انوار قرآنی : ۲۴۴-۲۴۳ . مشــروطیّت و سـیّدموسی زرآبسادی (تأييد تا هنگام صحّت عملكردها، رد به هنگام فساد عملکردها...) : ۱۹٦ . مشعل فروزان وحي : ١٦٢ . مصطلحات علوم بشرى : ۲۱۵ . مطالب عرشي : ۲۳۴. مطالب مردود غزالي : ۲۴۸ . مطلع حکمت یمانی : ۲۴۴ . مظهر نَفْخَهُ الهي : ٣٨٨ . معاد ارواح و ابدان : ۱۷۰ . معاد از نظر ابن سينا و فارابي : ۳۷۳ . معاد، بقای روح متکامل (معاد هندی) : . "" معاد جسمانی : ۲۵-۲۱، ۲۲۳، ۲۴۷، نیز معاد عنصرى . معاد جسمانی و ضرورت مراجعه بـه «اخبار» بسرای فهم آن، از نظر ابن سينا : ٣٦. معاد جسمانی و ضرورت مراجعه بـه «اخـبار» برای فهم آن، از نظر ملأصدرا: ٣٦٩. معاد در عرفان یا فلسفهٔ عرفانی : ۲۰ . معاد در فلسفهٔ مَشّائی : ۲۰ . معاد عنصری، معادکامل جسمانی (معاد قرآنی) : ۲۱، ۵۳، ۲۱۵، ۳۵۳، نیز

معتزله، آلت فعل : ۳۳۰. معتزله و عملم كملام، راسيوناليسم در اسلام: ۳۲۸. معرفة الله بدون معرفت ولايت ... : . 14. معرفت حقيقت : ٢١٦ . معرفت حقيقي : ٨٢. معرفت خدای متعال و مراتب اسماء و صفات : ۳۷٦. معرفت درست از طریق «وحی» : ۳۵۲. معرفت عقل به عقل : ۳۲، ۳۴۲. معرفت نفس : ۲۱۴ . معرّفي نماز معراج : ۲۲۷ . معصوم«ع»، مفتاح عـلوم قـرآن : ۱۷۸، . 444 معصوم«ع»، همواره دعوت به تعقّل میکند (تعقّل قرآنی، نه جز آن، که اينهمه اختلافها وكشمكشها از آن، در شـــرق و غــرب، راه يــافته است...) : ۳۴۳ . معلّمان قرآن : ۱۹ . معلّمان والای ارزشهای هماره جاودان در صیرورت انسانی : ۳۷. معلَّم بزرگ حقایق تربیت : ۴۱ . معلَّم يقين : ٢٣٥ . معماري اسلامي : ٥٦ . معنای «حکمت» در «قرآن کریم» : . 187 معیارهای تنعقّل مسلمانان قىرآنى و متفکّران وحیانی، چـرا از دیگـران

تعاليم اهل بيت «٤» : ٦٩، ١٦٠، ۱۸۷، نیز ج معارف خالص قرآنی . معارف لطیفهای که منبعث و متّخذ از علوم عالية اهل بيت «ع» است، نه معارف اسلامی مصطلح امروزی : . 414 معارف مبدئی و معادی : ۴۲۱ . معارف مبنایی : ۲۲۲، ۲۲۴ . معارف مُنْتَزِج (قرآنی ـ عرفانی) : ۴۸. معارف مُنْتَزِج (قرآنی ـ فلسفی) : ۴۸ . معارف مُنْتَزج (قرآنی ـکلامی) : ۴۸ . معارف و شماختهای خمالص : ۴۸، . 111 معارف يقيني : ١٦، ٨١. مَعالِم آثار نَبَويّته : ۲۵۹ . معاویه دمشق را ـ دربرابر «مدینه» ـ مرکز فرهنگی قىرار داد، تىا مىردم گىرد خاندان عملی«ع» در مدینه ـ برای تحصيل علم ـ جمع نشوند : ۳۳۱ . معاویه که مزهٔ ایجاد «اختلاف سیاسی» را درمیان اُمّت (در جنگ «صِفّین» ) چشیده بود، به ایجاد «اختلاف عــــقیدتی» (از راه واردکـــردن فرهنگهای بیگانه بهدست عمواصل مسیحی، با ارتباط با دربار بیزانس \_ دشمنان سـرسخت اسلام \_) دست یازید: ۸۹، ۳۳۱. معاویه لاهـوت مسیحی را ـ بـهمنظور یـادشدہ ـ وارد فـرہنگ اسـلامی کرد: ۳۳۱.

فهرست اعلام

«مكتب تفكيك»، ضد اخباريگرى است : ۳٦٩، نيز - مراجعه به اخبار درباب معارف ... و عنوانهای مناسب دیگر . «مكتب تفكيك»، منكران «فلسفة اسلامی» را رد میکند : ۴۵۵ . «مكتب تفكيك»، نـه مكتب تـعطيل : . 54 مکتب خالص فقه اسلامی پدید آمد: . ٦٨ مکتب خالص معارف قرآنی (در قلمرو موضوعات فلسفه وكلام و عرفان) یدید نیامد : ۰۸ مکتب فیّاض تعالیم حدیثی : ۸۱. مکتبهای ترکیبی : ۱۵۲ . مكتبهاى جديد فلسفه هاى تعقّلى : ٣٦٠. مکتبهای سلوکی و تفاوت آنها : ۳۵. مکتبهای فلسفی و عرفانی اسلامی : ۳۸ . مکــتبهای فـلسفی و عـرفانی، در هـمهٔ تاریخ، و در همهجای جهان، مرتبهٔ نهایی علم به حقایق و شناخت آنها نیستند : ۳۹۲ . ملاك حركت امّت : ١٩ . ملاصدرا و بحث معاد جسمانی : ۱۷۲ . منابع مختلف فلسفة اسلامی، از یونان و اسکـــندریّه و رم تـــا ایــران و هندوچين : ۲۲ . منازعهٔ صَدوقیان و فَریسیان : ۳۳۰. منازل و مراحل پس از مرگ : ۴۸ . مىنزلى بسيار بسيار ساده، پىلاسى و

گرفته شود؟ (پیشنهاد تغییر روش) : . 447 مغالطات جليَّه و خفيَّه : ٣٣٧ . مفتر، مفتران راستین قرآن : ۳۲۵، . 444 میقامات علمی و عملی «میرزای اصفهانى»، قدرت تحقيق، قوّت قريحه، استقامت سليقه، نظر صائب و فکر ثاقب وی، و تصریح بزرگان در ایسینباره : ۲۱۹-۲۲۰، ۲۳۶، . 4.1 مقام قرآن كريم : ۳۵۴ . مقدار بلوغ (رَسِشِ صيرورتي) : ١٦٩ . مقدار تأثیرپذیری نظریّه : ۳۳۵. مقداری معلومات و بسیاری مجهولات : . 344 مقدّمات تمهیدی «مکتب» : ۴۰۸. مقدّمات کشف و صحّت آنها : ۳۳۸ . مقدّمات مطونه : ۲۵۳، ۴۰۸. مقصد اصلى : ١٧٩ . مقهور «التقاط» : ٥٥ . مكاشفات غيررحماني : ۳۹۱. «مكتب تفكيك»، انديشة «فلسفة بويا» را مردود نمی شمارد : ۴۵۵ . «مکتب تفکیک»، با خواندن و دانستن فلسفه \_ برای واجدان شرایط \_ پس از اطِّلاع از «محكمات اسلامي»، هرگز مخالف نیست : ۴۵۷ . «مکتب تفکیک»، به ضرورت علم اصول معتقد است : ۳٦٩ .

موضوعات اجتماعی، در «ادعیه» : . ۳۷٦ مسوضوعات اجستماعی، در «خُسطب فاطميه، : ۳۷۶. مــــوضوعات اجــــــماعی، در مــــوضوعات اقـــــــــــمادى، در «احتجاجات» : ۳۷۶. موضوعات اقتصادی، در «ادعیه» : . ۳۷٦ مسوضوعات اقستصادی، در «خسطب فاطميته» : ۳۷۶. مــــوضوعات اقــــــعمادی، در «نهج البلاغه» : ٣٧٦. موضوعات الهي، در «احتجاجات»: . ٣٧٦ موضوعات الهي، در «ادعيسه» : ٣٧٦. موضوعات الهي، در «خطب فاطميه» : . ٣٧٦ . ۳۷٦ موضوعات سیاسی، در «احتجاجات» : . ۳۷٦ موضوعات سیاسی، در «ادعیه» : . ۳۷٦ م\_\_\_وضوعات س\_\_یاسی، در «خُ\_طب فاطميه» : ۳۷۶. موضوعات سیاسی، در «نهجالبلاغه» : . ۳۷٦ موضوعات مهم جهان شناختی : ۳۴۳ .

پردهای کمبها و فوقالعاده تسمیز : . 471 منشأ پيدايش نظريّهها (ضرورت تحقيق دربار ....) : ۳۳۵ . منشور ابدی هدایت انسانی : ۴۰۲. منشور فروزان تربيتي : ۸۰. منطبق ساختن دادههای «وحبی» بر داده های عقل، موجب حرمان ... : . 307 منطق و فلسفه و استفادهٔ آلی از آنسها : . 404 منع تأويل : ١٨، نيز ← احاديث «منع تأويل». من، معادی را معتقدم که ظاهر قمرآن و اخبار اهل بيت دلالت دارد، نه آن معادی که در فلسفه میگویند (شیخ محمدتقي آملي ـ صاحب حاشية معروف بر «شرح منظومة» ) : ۳۲۲ . من، هرچه که پیش میروم، بیشتر به مىعنويّت قسرآن مىرسم (دكتر فلاطوري) : ۴۵۳. موافقت يـا مـخالفت نـظريّة فـلسفى يـا عرفانی با ادلَّهٔ قطعی نقلی (ضرورت تحقيق دربارة...) : ٣٣٨. موجبات ابهام و اشتباهکاری : ۲۲ . موج فلسفة يـويا : ۴۵۷، نـيز ← فـلسفة يويا، مكتب تفكيك، انديشة ... موحِّد به «توحيد قرآنی» : ۳۹٦. مـــــوضوعات اجـــــــــماعی، در «احتجاجات» : ۳۷۶.

نبايد چنين پنداشت كه اين فلسفه همان حقیقتی است که پیامبر اسلام «ص»، درصدد بیان آن بوده است (دکتر فلاطوري): ۴۵۲. نتيجة عمل كامل : ٣٩٦. نتيجة عمل ناقص : ٣٩٦. نجات حقيقي : ۳۹۰. نُخبهٔ روزگار : ۲٦۵ . نشئهٔ قابلیّت عیسوی «۶» : ۳۴۱ . نشئهٔ قابلیّت محمّدی «ص» : ۳۴۱ . نشئهٔ قابلیّت موسوی «ع» : ۳۴۱ . نشر شميم جانپرور «ولايت مهدويّه»، در جوّ نفوس و قلوب : ۲۳۵ . نسموص قسرآنسي در باب توحيد و خلقت : ۳۷۳ . نظام امامت : ۵۸ . نظام اندیشگی : ۲۹. نظام تعقَّلي : ۳٦٠. نظام حکمت قرآنی : ۳۹، ۳۸۴، ۴۴۹، ۴۵۴، نیز 🗕 معارف خالص قرآنی . نظامهای فلسفی اسلام، و معرّفی آنها در کتاب «دانش مسلمین» : ۵۷ . نظر ائتمة طاهرين «ع» دربارة «نفس» : . 4.0.4.4 نظر ابن رُشد دربارهٔ منطق و فلسفه : . 401 نظر شيخ انصارى دربارة تعارض دليل عقلی و نقلی : ۳۳۸. نظریّات جدید اصولی پس از «کفایه» : . \*\*\*

موضوع مالکیت اراضی در فـقه و سـیر مسئله : ۳۷۴ . مهمترین آنها [معارف اصیل و خـالص قرآنی]، نظریّات آیتاللّه، مرحـوم آقامیرزا مهدی اصفهانی است (علاّمهٔ جعفری) : ۴۱۱. میتوانیم موارد بسیاری از حرفهای بوعلی پیداکنم، که برمبنای «اصالت ماهيّت» باشد (شهيد مطهّري): . ٧٢ ميدان بقا: ۴۲۹. میدان توبه : ۴۲۹ . میراث تفکّر انسانی : ۵۹ . مـــيرا ثــــداران «تــــزکيه و تــــعليم محمّدی \_ ص \_ » : ۱۹ . میزان تأثیر و تأثّر و اخـذ و التـقاط در نظريّه ها (ضرورت تحقيق) : ٣٧٥ . ميل شديد... به توجيه و تأويل : ۲۲ .

ن نابسازی حقایق اعتقادی و شناختی اسلامی : ۲۲۹ . نابسازی معارف قرآن و تعالیم شنّت : ۱۵۱ . ناخالصی در سلوک و طریقتها : ۳۹۹، ۴۳۲ . ناشر علوم خاندان عصمت«ع» : ۲۸۴ . نامجهّز به تربیت و ارشاد انبیایی : ۵۱ . نامداران کلام مسیحی در دربار معاویه :

نقش تكاملي يا تسافلي اعمال : ١٦۴ . نقش سیاستهای غالب در عصر ترجمه، و عــالمان وابسـته بـه دربـارها، و مترجمان بيگانه (پيشنهاد تىحقيق) : . ٣٧٧ نقض ادلَّه و اصول فلسفى (عقول عَشَره، قاعدهٔ «الواحـد» ؟و...)، به سود حقايق وحياني (خواجه نصيرالڏين طوسى ← «تجريدالعقائد»): ١٠١. نقض و ابرامهای بدور از محتوای حقايق الهي : ١٥١ . نقطهٔ عمدهٔ انحراف در اسلام که منتهی به انحطاط گشت؟ (ضرورت تحقيق) : . . . نقل تقطيعي (نقل غير علمي) : ٣٣٦. نقل كامل (نقل علمي) : ٣٣٦. نقلهای تأییدی و ضرورت دقّت در آنها : ۳۳۱. نکته های اعتقادی منطبق با قرآن و فطرت: ۳۱۱. نگاه علمي و گسترده : ۲۹ . نماز، عصارة تكليف: ٢٢٧. نمونهای از اصحاب تربیت یافتهٔ امام باقر «ع» و امام صادق «ع» : ۲۳۵ . نمونهٔ برجستهٔ یک «عالم دینی» : ۲۸۳ . نمونه های بسیار «تأویل»، در بحث «نفس»، «حرکت»، «معاد» و ... : ۷۱ . نو آوري در فلسفه : ۴۵۹. نوابغ، نمونة مجسّم كليّة فضائل : ٢٠٢ . نوادر روزگار : ۱۹۲ .

نظريّة قدما دربارة «نفس» : ٧٢ . نظريَّهٔ متداخل : ۳۳۵. نعمتی که خداوند در قیامت از آن مى پرسد : ۲۰۵ . نَفَس «وحي» : ۳۷. نفوذدادن ضربتی فرهنگهای بیگانه : ۳۱، نیز 🗕 عنوانهای مناسب . نفوذ سلوکهای بیگانه درمیان مسلمین : ۳۹۸، نیز 🗕 عنوانهای مناسب . نفوذ فرهنگ روم شرقی و لاهوت یهود و مسيحيّت در شـمال و غسرب جزيرةالعرب... و معتزله : ۳۲۸ . نفوذ فرهنگ یونان در دین مسیح«ع» : . ٣٢٨ نفوذ فرهنگ يونان در دين يهود: . ٣٢٨ نفوذ فرهنگ یونان در فرهنگ اسلامی : . ٣٢٨ نفی خاص مستلزم نیفی عام نیست: . TA9 (TOV نفی سلطهطلبی و سلطه پذیری : ۳۲٦. نفى فلسفه، مستلزم نفى استدلال نيست : . 30 نفی قسطعیّت و مسحّت پسارهای از استدلالهای فسلسفی و بسرخسی داده ای فلسفه، هرگز مستلزم نسفی «تعقّل» (و استدلال تعقّلي و حركت عقلی) نیست : ۳۵۸ . نقش ترجمه در تاریخ فکر و فرهنگ و تمدناسلامى (پيشنهاد تحقيق): ٣۴.

واقسعيّت معاد تمام جسماني عمنصري قرآني: ۲۰ واقعيّت نور عقل : ۳۵۷ . واقعيّت نور علم : ۳۵۷. واقعیّت وجودی انسان : ۱۷۹\_۱۷۹ . وجدان شناختی : ۱۴۸ . وجدان علمي : ۲۲۸ . وجدانهای پژوهشگر بیدار : ۲۷ . وجوب مرزبندی دقیق آرا و اقىوال : . 10 وجه اعجاز قرآن كريم : ۲۲۸\_۲۲٦ . «وحی»، دریایی است که متفکّران در ساحل آن \_ و غافل از آن \_ سرگرم کندن چاهند تا به آبی برسند : ۳۵۴، . 444 وحي محمّدي «ص» : ۲۸\_۲۹ . وحي و نبوّت از نظر قرآن کريم : ۲۴۷ . وحی و نبوّت به مشرب فلسفه و عرفان : ورد، چیزی که بسیار گفته شود : ۱۹۹ . ورود علوم و معارف بیگانه بـه دنـیای اسلام و پدیدآمدن فلسفه و عرفان و تصوّف: ٣٣٣. وسواس علمي : ۲۲، ۳۳۴. وصاياي بالغة زبور مِشامي : ۳۹۰. وصايت و ولايت : ٣٦٦. وصول روحاني : ۲٦٧ .

وصول عقلانی : ۳۵ . وضو، نور و حقیقت آن : ۴۳۲ . وقتی شیخ اشراق خودش تصریح میکند نور علم آسمانی : ۲۳۰ . نور وحی، مکیّل عقل : ۳۵۳ . نور و ظلمت (در فلسفهٔ اشـراق) : ۲۴، ۳۸۵ . نهاد قرآنی خالص : ۳۸۴ . نهاد هـر مسئله و تـحقیق دربـارهٔ آن : نهاد هـر مسئله و تـحقیق دربـارهٔ آن : نهاد یونانی فلسفهٔ اسلامی : ۳۸۴ . نیوهای فعّال عقل : ۳۴۵ .

### 9 واجد اسرار علم سِرّ : ۲۵٦ . «واجدِ سرِّ حكمَتِ ايمان» : ۲۷۴ . واردساختن مطالب عـرفانی در پـیکر اصلى فلسفه (ذوقىكردن بىرهان) : . ٣٨٦ وارستگان آگاه دل : ۲٦٧ . وارســتگی از «خـلق» و پـیوستگی بـه «خالق»: ۴۳۷. وارسی شخصیت علمی و اعتقادی صاحب نظريّه : ۳۳۵. واژگانی خاصّ معارف قرآنی : ۴۰۵. واژهٔ «تفکیک»، رسانندهٔ همهٔ ابسعاد : . 17. واژههای سرخ «نهج البسلاغه» : ۳۲٦ . واقعهٔ مسجد گوهرشاد : ۴۳۹ . واقعیّت بزرگ و مقدّس : ۱۸۸ . واقسعیّت شُسبّوحی و قسدّوسی نسفس معصوم«ع» : ۲۱۶ .

می دادند : ۳۷۸ . هرچه بیشتر ذکر خداکر دن ... : ۴۳۲ . هرکس در معارف، مخالف «التقاط» (وامگیری)، و مدافع استغنا و استقلال معارف قرآن باشد، نه مخالف «تعقّل» است نه «اخباری» : مرکه در مطلع خورشید نشیند... : ۴۰۴ . هفت عنصر اصلیِ «حکمت متعالیه» :

ی معلوم کوچک و هزاران مجهول بزرگ : ۳۹۲. یکی از بزرگان اهل ریاضت و سلوک خالص و متشرّعانه : ۴۲۸. یکی از تعالیم بسیار سازنده : ۲۲۷. یکی حرکت را در ۴ مقولهٔ «کم» و یکی حرکت را در ۴ مقولهٔ «کم» و یکی حرکت را در ۴ مقولهٔ «کم» و یکی میازید، بیار اززاق لاهیجی این میافزاید، عبدالرزاق لاهیجی این زا رد میکند و حرکت جوهری را نمی پذیرد ... : ۴۱۵.

#### ۵

- در فهرست اخیر (تعبیرات، اصطلاحات، موضوعات...)، از عنوانهایی پژوهشی که در بخش مسائل (ص ۸۵ تا ۱۴۵) عرضه گثته است، چیزی - جز چند مورد بسیار اندک - آورده نشد، زیرا آن مسائل و موضوعات خود بصورت «فهرست» آمده است .

- دربارهٔ مفاهیم و موضوعات مذکور، توضیحات چندانی در کتاب که بنای آن بر اشاره و اختصار است ـ نیامده، بلکه آنچه ذکر شده است هریک به گونهای سررشتهٔ بحثی لازم و پژوهشی ضروری را بهدست می دهد، یا اندیشهای زرا القا میکند، یا طرحی علمی را پیش می نهد، یا مطلبی و مسئلهای را مطرح می سازد، یا ذهنی را تکان می دهد و بیداریی را موجب می گردد، یا فکری را میانگیزد، یا فضایی میآفریند، یا افقی در دید علمی و شناختی باز میکند ...

- چه بسا این فهرست، خوانندهٔ اهل تأمّل و جویندهٔ پیگیر را دوباره به مراجعهٔ متن و درنگکردن در اشارههایی که در آن آمده است برانگیزد... و اینهمه باید پی گرفته شود. البته در متن تا اندازهای از آنها سخن رفته است، و مطالبی عرضه گشته، و چارچوبهایی تعیین شده است. و اینفهرست - درواقع - «اشارات و تنبیهات»ی است گذرا... تاکی که مجال تحقیق وسیع و تدوین مستند آنها فراهم آید، و آنچه اینجانب - در این بارهها -در نظر دارد عرضه بدارد .

- و امید است ک پیژوهشگران و مستقل اندیشان و محقّقانی - از همه جهت - دارای صلاحیّت، به این پژوهش گرانسنگ درازآهنگ - به خواست و تأیید خداوند بزرگ - بپردازند، و برای ادای تکلیف علمی و دینی، در این گسترهٔ بسیار ژرف و پهناور بکوشند، و در این «حماسهٔ سترگ پژوهش» شرکت جویند .

## چند یاد آوری ) سنخ برخورد «مکتب تفکیک» با فلسفه غیر از سنخ برخورد کسانی از نوع ابوحامد غزالی است ... ) «مکتب تفکیک» مکتبی است معتقد به ضرورت «علم اصول» و مبانی قویم «اجتهاد»، و ضدّ «اخباریگری» ... ) «مکتب تفکیک» موجودیّت «فلسفهٔ اسلامی» را می پذیرد، و در عین اینکه اندیشهٔ «فلسفهٔ پویا» را مر دود نمی شمارد، به حذف فلسفهٔ موجود فتوا نمی دهد، و بر خواندن و دانستن آن - برای واجدان شرایط - تأکید می کند، و مدرّسان و استادان و مؤلّفان آن را مورد احترام قرار می دهد، و طلاّب و دانشجویان آن را عزیز

(بکارگیری ، مکتب تفکیک ، به حکم عقل و نقل بر ، تعقُّل ، (بکارگیری عقل و بهر هوری از نیروی آن)، تأکیدی بنیادین دارد، لیکن ، "توان عقل ، را ، محدود ، می شناسد (چنانکه بافزون بر آیات و احادیث در این باره بسیاری از بزرگان فکر و فلسفه، از گذشته ها تاکنون، بدان تصریح کرده اند)، و ، تعقّل ، را منحصر به ، تعقّل فلسفی ، با تعقّل به روش فلسفه ای خاص به می داند.

می شمار د ...

، «مکتب تـفکیک» منحصرسازی تـعقل رادر تـعقّلهای فـلسفی مصطلح، نوعی محدودیّت بـرای قـدرت جـولان عـقل انسـانی می بیند، و بستر فلسفه ها را برای به فعلیّت رسانیدن همهٔ امکانات عقل و گشودن همهٔ افقهای آن بسنده نمی شناسد.

- ۵ «مکتب تفکیک» از همگان میخواهد تا نیک بیندیشند، و فکر کنند تا بیابند، و از ژرفکاوی در آنچه گفته میشود چشم نپوشند، و از تقلید در «عقلیّات» بسختی بپرهیزند، و از «استقلالنظر» و رسیدن به درک و دریافت اجتهادی و مستقل نگذرند...
- در «مکتب تفکیک»، هیچ ارزشی \_ فکری و شناختی و معارفی \_
   انکار نمی شود، بلکه مورد ارزیابی اجتهادی قرار می گیرد، و
   براهین و ادلّه وارسی می شود، و حدّ کارآیی و صحّت آنها
   مشخّص می گردد \_ یک ضرورت علمی.
- در «مکتب تفکیک»، هیچ بزرگی کوچک انگاشته نمی گردد (از آنکه بحث دربارهٔ آراء بزرگان دلیل بزرگی آنان است)، بیلکه حجم تلاش فکری، و اندازهٔ استواری اصول و مبانی، و میزان موفقیّت آرا (در مقاصد شناختی و در بلوغ آنها به حدّ داده های وحیانی)، ارزیابیِ فنّی می شود \_ یک ضرورت علمی.
- هدف از عرضهٔ موضوع «تفکیک» از جمله آشتی دادنِ تفکّر تفکیکی و تفکّر غیر تفکیکی است، چون فاصله آنگونه که پنداشته میشود نیست، زیرا آنچه «مکتب تفکیک» میگوید و برآن اصرار میورزد (یعنی جدابودن سه راه شناختی و معارفی مشهور، و انطباق ناپذیری همه جانبهٔ آنها)، چیزی است که بسیاری از بزرگان غیر تفکیکی - از استادان بزرگ فلسفه و عرفان - نیز آن را با صراحت و شهامت یاد کر دهاند، و در متن پارهای از آن اظهاراتِ صریح آمده است.
- و سرانجام، «مکتب تفکیک»، استقلال «تعالیم قرآنی» و استغنای
   «معالم وحیانی» را پاس میدارد...

La la cala M

[... لازم بود این مکتب به حوزه های دیگر، و همهٔ محیطهای علمی و شناختی ـ بصورتی علمی و عمیق ـ معرّفی شود... کسانی بسیار از عـالمان و اسـتادان و محقّقان و طـلاّب جـویا و دانشـجویان پـویا خواستار نوشتن کتاب مزبور (مکتب تفکیک) بودند... قم ـ «آینهٔ پژوهش»، سال چهارم، شمارهٔ ۱۹

\*

[... فهرست مسائل و مباحث و مطالب و موضوعاتی، که تحقیق عمیق، و ژرفکاوی گسترده دربارهٔ یکایک آنها ضرورت قطعی دارد... آنگاه فهرست را، که مشتمل بر ۱۰ مقدّمه، و ۴۵ بخش، و یک خاتمه است ـ در ۴۹ صفحه ـ می آورد...

با مطالعة فهرست مزبور، اوّلاً حکم نویسنده، درباب ضرورت تحقیقی که پیشنهاد شده است، موجّه بهنظر می آید. ثانیاً معلوم میشود که چرا نوشتن کتاب «شیخ مجتبی (و مکتب تفکیک)»، به تأخیر افتاده است. البته اگر استاد حکیمی به تنهایی بخواهد چنین کتاب بزرگی بنویسد ـکه شاید تعداد مجلّدات آن به بیست و حتّی سی برسد ـ سالهای سال طول میکشد... طرح پژوهشیِ منقّح، و دقیق، و مهم، و اساسی، و ضروری... باید سخنش را شنید... عجالتاً بگویم که کتاب مکتب تفکیک، یکی از خواندنی ترینِ کتب انـتشاریافته در سـالهای اخـیر است، و تـمام کسانی که به نهضتهای فکری قرن اخیر توجّه دارند، آن را با علاقه میخوانند...

[... بسیاری از طلاّب و دانشجویان و غیرهم مایل و طالبند که بدانند، قرآن و روایات معتبر، در مورد معارف اسلام \_ صرفنظر از آنچه فلاسفهٔ پیش و پس از اسلام و عرفاگفتهاند \_ چه گفته است؟... اگر آنچه که در فلسفه و عرفان آمده، جزءِ بدیهیّات و یا مستقلاّت عقلیّه است بپذیرند، و در غیر این صورت با احتیاط برخورد کرده، و بطور اجمال به واقعیّاتی که رسول خدا«ص» و اهل بیت او قبول دارند معتقد باشند <sup>۱</sup> ، نه اینکه قرآن و روایات، با مطالب گرفته شده از دیگران، خلط شده و مرزبندی دقیقی در کار نباشد . تفکیک میان معارف وحیانی و نظرات دیگران، چون همین هدف را دنبال میکند، طالبان فراوانی دارد...

 ۱. نظر حکیم مؤسس، آقاعلی مدرّس را که بعین همین نظر است - ملاحظه کنید: «بدائع الحکم»، ص ۲۷۸، چاپ سنگی (۱۳۱۴ ق)، متن، ص ۳۲۰-۳۲۱. پس از نشر موضوع «مکتب تفکیک»، جمعی از ردههای گوناگون علمی و فکری ـ حوزهای و دانشگاهی ـ طرح موضوع را (از نیظر عملی و معارفی، نیز تأکید بر استقلال و استغنای معارف قرآن کریم) لازم شمردند. چند جمله از سه نوشته آورده شد.

مقالهٔ زیر نیز اندکی پس از آن روزها، به قلم یکی از فاضلان با دقّت نوشته شد، و به دست اینجانب رسید. چون تاکنون به چاپ نرسیده بود، و مشتمل بر نکته ها و دقّتهایی است (از جسمله، مشارکت عقل در مراحل تحصیل معرفت، بنابر مبنای «تفکیک» نیز)، که به شناخت بهتر مبنای «تفکیک» نیز)، که به شناخت بهتر مبنای «تفکیک» نیز)، که به شناخت بهتر مبنای «مارکت میکند، نشر آن در پایان این چاپ مناسب دیده شد. ارجاعها همه ـ در اصل مقاله ـ به صفحه های مجلّهٔ «کیهان فرهنگی» مقاله ـ به صفحه های مجلّهٔ «کیهان فرهنگی» تبدیل گشت .

مكتب تفكيك و معارف الهي

واژه «تفکیک» و عبارت «مکتب تفکیک»، عناوین نسبتاً تازهای است که بر نوع خاصّی از شناخت و معرفت در عرصهٔ فرهنگ اسلامی تاکید مینماید. البتّه این مکتب اکنون صورتبندی خاص خود را یافته و وجوه کلّی تمایز آن تا حدودی مشخّص شده است، «چنانکه اخیراً برخی از نویسندگان و فاضلان و استادان، در مجامع علمی و کلاسهای دانشگاهی و درسهای حوزوی مطرح میکنند و بعضی از مورخان آن را به کار بردهاند....، (ص ۱۵۹).

نظر ته تفكيك مسبوق به سوايق طولاني است، با ابنهمه، سابقة متأخّر آن، به برخی علمای قزوین و خراسان باز سی گردد. ارکان ثلاث این مکتب که هماکنون به دیار باقی شتافته اند، عبار تند از حضرات آیات، مرحوم سیّد موسی زرآبادی (۱۲۹۴-۱۳۵۳ ه.ق)، مرحوم میرزا مهدی اصفهانی خراسانی (۱۳۰۳-۱۳۶۵ ه.ق) و مرحوم شیخ مجتبی قـزوینی خـراسـانی (۱۳۱۸\_۱۳۸۶ ه. ق). دو عالم اخیر، از اوایل قرن حاضر شمسی، فعالیّت گسترده ای در حوزهٔ علمیّه مشهد به انجام رساندند و با دروس و نوشتههای خود، تأثیر بسیاری بر شاکردان خویش نهادند. این تفکّر هنوز هم دامنهٔ تأثیر خود را حفظ کرده و به صور مختلف طرح و تبیین می گردد. یکی از صور تبیین آن، نوشتهٔ غنی «استاد محمدرضا حکيمي، متفكّر معاصر است، که در اسفندماه سال گذشته، براي دومین بار، توسّط «کیهان فرهنگی» منتشر گردید. ایشان خود از معتقدان به این مکتب و متبخران و صاحبنظران در آن می باشند. بدين سبب نوشتهٔ ايشان مي تواند از هر جهت محل تأمّل و تعمّق و اعتماد قرار گرد.

در مقالهٔ حاضر، نظر به اهمیت، ارزش و غنای مباحث مطروحه در نوشتهٔ ایشان، با اتّکای کامل به فرازها و نکاتی که ایشان مطرح ساختهاند، معرّفی مختصری از بنیانها و مقولههای اساسی این مکتب ارائه گردیده است. ذیلاً توجّه پژوهشگران و علاقهمندان را بدان جلب مینمائیم.

مسلمین از صدر اسلام، بیش از پیروان دیگر ادیان، اهـتمام بـه

حفظ و گسترش تعالیم الهی اسلام، که در دو منبع \_ بقرآن، و بسنّت، عرضه گردیده بود نمودند. این اهتمام در درجهٔ نخست بیانگر عمق تأثیری بود که اسلام بر پیروان خود گذاشته بود. درمیان مسلمانان شیعیان از وضعیّت خاصّی برخوردار بودند، و به یک معنا بار سنگین تری را به دوش میکشیدند. شیعیان علاوه بر قرآن و سنّت رسول الله برص، خزانهٔ عظیمی از تعالیم نوادگان حضرت رسول را نیز بر ذمّهٔ قبول گرفته و به ترویج سُنّت از طریق عترت طاهرهٔ - علیهم صلوات الله \_ پر داختند. لذا دایرهٔ سُنّت، در فرهنگ شیعی، بسیار عظیم و فراگیر گردید و کمتر موضوعی در زمینه های مختلف حیات انسانی، تا زمان ائمّه وع،، وجود داشت که مورد بحث قرار نگیرد.

با اینهمه، در بستر تاریخ فکر و تامّل انسانی، جریانهای شناختی و معرفتی دیگری نیز شکل گرفت که تأثیر بسیاری بر معتقدات مسلمانان مینهاد، از جمله این جریانات، یکی جریان عقل و فلسفه و برهان است و دیگری جریان کشف و ریاضت و عرفان. این جریانات، هریک با دیگری و هر دو با جریان شناختی وحی، تفاو تهایی داشتند. و منظور از تفاوت نیز این نیست که «یک پیامبر برحق و یک فیلسوف الهی و یک عارف ربّانی، مردمان را به سه چیز فرا میخوانند، و دربرابر حقایق عالم سه موضع کاملاً متباین دارند... پس موضع و مدّعای این سه مکتب معطور عمومی و کلّی ـ نه تنها متباین نیست، که متوافق نیز هست. آنچه متفاوت است دیدگاههاست و چگونگی نگرش به حقایق و مسایل. مدّعای هرسه مکتب مه تقریب ـ یکی است، لیکن ابعاد ماهوی مسائل مطرح شده یکی نیست، و مقدار «بلوغ» بسیار متفاوت است.» (۱۵۹ ).

بر این بنیاد، واقعیّتهای دیگری در حیات معرفتی بشر، دربرابـر معرفت وحیانی پدیدار گردیده است. ماهیّت این دسته از مـعرفتها،

همانا در واقعیّت انسانی آنهاست و اینکه «همهٔ خصوصیّات شخصی و محیطی و استعدادی و تربیتی و ذهبنی و اندیشگی و اعتقادی» (۵۲) انسان در آن مؤثر بوده و نسبيّت فرهنگي و تاريخي و غيره، آن را به دایرهٔ محدودیّت رانده است. درمقابل این نوع معارف، معرفت بیخدشه و حقیقی (وحی) پر توافشانی میکند؛ معرفتی که «در هنگامهٔ جریانهای یادشده، انسانهای هادی (ییامبران و اوصیای آنان)، (۵۲)، از خزانهٔ فیض و هدایت الهی اخذ نموده و به بشر ارزانی نمودند. ویژگی اساسی این نوع معرفت دقیقاً عکس معارف انسانی، یعنی رها از قیود زمانی، مکانی، تاریخی و فرهنگی خاص، و تعلّق آن به فطرت اصیل بشری است. «اگر مـتفکّران بشـری و اندیشهورزان انسانی، از نخستین روزگاران، از پیامبران و آورندگان وحی الهی پیروی میکردند، و در راه به دست آوردن و فراگرفتن «شناخت وحیانی» \_که تنها شناخت حقیقی است \_ میکوشیدند، و عينک ،وحي، را بهچشم عقل ميزدند... بـه ،عـلم صحيح، دست مى يافتند و به «حُجُب عقلى، و «التباساتِ كشفى، كرفتار نمى آمدند، و با اینهمه کشمکش و تضاد و تناقض ـ در داده های عقلی و کشفی ـ روبر و نبودند.» ( ۵۱). بنابراین اگر «بزرگانی چون فارابی و ابن سینا و ابن رشد، بهجای اینکه عمر و استعداد کممانند خود را صرف شرح و تبيين و تنظيم و تدوين و تكميل و ترميم وفلسغة يوناني، كنند، وقف شناخت خالص و تدوين و عرضهٔ خالص «حکمت قرآنی» میساختند، اکنون جهان با چه حقایقی روبرو بود، و بشریّت به چه معارفي دست يافته بود؟، (١٥٥).

حقیقتی که اکنون در عرصهٔ معرفت، در جهان اسلام، پیشاروی متفکّران قرار گرفته است، آمیختگی و امتزاج معارف و شناختها است. یعنی به اصالت معرفت وحیانی خالص و سره در امتزاج با معرفتهای بشری، صدماتی وارد آمده و از تأثیر نمهایی آن کاسته شده است. پس در این رهگذر، اکنون ما با دو نوع معرفت در عرصهٔ فرهنگ اسلامی روبرو هستیم، کـه مـیباید ایـن دو را از یکدیگر تفکیک و هریک را در جای خود و با روش خود تعریف کنیم.

نخست: «معارف و شناختهای خالص و سره، و دوم: معارف و شــناختهای مــمترج و درهــم آمـیخته». (۴۸). ضرورت طرح دیدگاههای مکتب تفکیک در ارتباط با همین مزج و التقاط احساس شده است، زیرا می باید این مسئله اثبات گردد که «قرآن کریم در هیچ بعدی از ابعاد و هیچ مقولهای از مقولات، نیازمند به هیچکسی و مطلبی و بیانی و روشی و اسلوبی و تکملهای و توجیهی و فلسفهای و عرفانی نیست» (۷۵).

برای حصول به چنین هدفی می باید به مرزبندی حقایق پرداخت، زیرا «تعیین کردن مرز رأیها و حدود حقایق و شناختها، مقدّمهٔ رسیدن به رأیها در ظرف خود است، و راه فهم درست و سالم حقایق و شناختهاست. ( ۷۹). و لذا «در معارف یقینی که باید به حاق حقیقت موضوع رسید، نمی توان به دنباله روی خرسند گشت و از اشخاص \_ اگرچه بزرگان \_ تقلید کرد. باید همهٔ امواج افکار و اندیشه ها و مفاهیم و اصطلاحات را شکافت... تا به ساحل صیرورت قرآنی رسید... و معرفت حقیقی را \_ خالص و ناب و سره \_ به دست قرآنی و معرفت حقیقی، چه تضمینها و راهبر دهایی وجود دارد که بشر بتواند با اتکاء و اطمینان بدانها راه خود را بیابد؟ و آیا عقل بشر خواهد داشت؟ باید گفت، اولاً «در مکتب وحی، عقل \_ چنانکه معروف است \_ حُجّت باطنی است و تصدیق وحی در آغاز با اوست. و چون وحی را تصدیق کرد، و نیز خستو گشت که خود

۱. تعریف «علم صحیح» را امام باقر «ع» بیان داشته است \_ «اصولکافی» ج ۱، ص ۳۹۱ .

به تنهایی توانا به کشف حقایق نیست، در دامن وحی می آویزد» (۱٦۲). به عبارت دیگر، حرکت عمومی انسان به طرف حقایق الهی مراحلی دارد که عقل نیز در مراحل آن مشارکت می ورزد. این مراحل عبار تند از : ۱۹ ـ احیای فطرت ۲ ـ بهره مندی از عقل نوری ۳ ـ تدبر در قرآن ۴ ـ توجه به روحانیّت معصوم و استمداد از آن. و نتیجهٔ این سلوک صحیح و مطمئن، رسیدن به «حضور» است در حضرت الهی و استفاضه از فیوضات نامتناهی». (۱۷۳). بنابراین مشاهده می شود که عقل در مسیر حقایق الهی به هیچو جه سرگردان و بدون پشتوانه رها نشده است. مسئله فقط بازیافت حقایقی است که از یاد رفته اند، و ظلمت حجابهایی که بر فطرت فروافتاده، وضوح صراط را از آن پنهان داشته است.

فطرت الهی انسان، نخستین بیرق راهنمایی است که آدمی را به مسیر اصلی حقایق الهی ـکه با حقیقت وجودی انسان نیز سازگارتر است ـ فرا می خواند و پس از آن می باید با تلاش و تهذیب، در پر تو تعالیم قرآن راهگشایی نهایی صورت گیرد. در این مرحله نیز علاوه بر هدایت فطری، عنایت دیگری نیز شامل حال انسان گردیده است و معصومین به کمک بشر شتافته اند. سرّ «ولایت» نیز در همین نکته نهفته است .

«در احادیث متعدد رسیده است که «معرفة الله» بدون معرفت ولایت سودمند و نتیجه بخش نیست. چرا؟ چون معرفة الله بدون معرفت ولایت، درواقع معرفة الله نیست، تصوّر معرفة الله است. هرچه باشد و از هرکس. رسیدن به هر چیز تنها از راه آن و باب آن میسر خواهد بود. و خدا چنان قرار داده است که آنان باب الله و باب معرفة الله باشند (بِکُم فَتَحَالله و بِکُم يَخْتِمُ)... و این معصوم است که قابلیّت «علم کتاب» را دارد (و «مَن عندَه علمُ الکتاب» است) و کتاب خدا را می داند و می تواند آموخت» (۱۸۱). معصومین به تسلسل از سرچشمهٔ الوهیّت فیض بر ده اند؛ و این نکته ای است که تاریخ نیز آن را تایید میکند، زیرا نخستین اثمّهٔ معصوم، شاگردان بی و اسطهٔ رسول اکرم«ص» (و به گفتهٔ پیامبر و ارثان علم او) بو ده اند، و تربیت یافتهٔ مستقیم حضرتش که خود ظرف وحی الهی و منشأ خاندان عصمت بو ده است، در حالی که «واضح است که جریانهای شناختی اقتباسی و تاویلی همه زاییدهٔ حوادث سده های بعد است، از جمله سدهٔ سوم (دوران شکل گیری اصطلاحات فلسفی به دست یک قرن سابقه بیشتر، یعنی از دوران سفیان ثوری (م: ۱۰ آق)، و یرفان نظری نیز همینگونه است با حدود دو قرن تأخیر از زمان شکل گیری فلسفه اسلامی» (۱۸۸).

بدترین نتیجهای که از مزج معارف آمده است همانا «تأویل» حقایق الهی است، در حالی که کلام الهی در همهٔ ابعاد کامل است، و «حاشا از ساحت قرآن که باطن آن حق باشد و ظاهر آن موافق باطن نباشد» (۱۷۵). در حالی که اساساً «تأویل» آرا کار درستی نیست، چون به «درهم آمیزی شناختها» و «به جای هماندیشی»... می انجامد. باید ماهیّت رأی هر صاحب رأیی و اندیشهٔ هر صاحب اندیشه ای با کمال دقت تعیین گردد، و حدود حقیقی آن \_ بر حسب ملاکهای علمی \_ مرزبندی شود، و در محدودهٔ خود، با تحفّظ دقیق بر آن محدوده تبیین یابد.» (۸۷). تأویل، پر مخاطره ترین نتیجهٔ مزج آراء است و بخصوص در مورد حقایق الهی، افراط در آن، نتایج مخاطره انگیزی دربر دارد. «در صورت جواز تأویل و عمل به آن، ماند.» (۸۰).

با عنایت به نکات و نظرگاههای فوق، دریافته میشو دکه دعوای تفکیک بر سر چیست و مدّعای آن دارای چه جهتی است. «هدف این مکتب نابسازی و خالص مانی شناختهای قرآنی و سرهفهمی این شناختها و معارف است، بدور از تأویل و مزج با افکار و نحلهها، و برکنار از تفسیر به رأی و تطبیق، تا «حقایق وحی» و اصول «علم صحیح» مصون ماند، و با داده های فکر انسانی و ذوق بشری محیح» مصون ماند، و با داده های فکر انسانی و ذوق بشری معارف قرآنی محض، کاری تحقیقی و تفکیکی دربارهٔ مسائل و مبانی «فلسفی ـ عرفانی» انجام می پذیر د و... البته نفی فایده از آن اصول و مبانی ـ به طور مطلق و برای هرکس ـ نمی شود، بلکه نفی کلیّت انطباق می شود، تا زمینه برای «سره فهمی» معارف قرآنی و حدیثی (ودور نگاهداری آن معارف از هرگونه امتراج و تاویل)، برای مستعدان آماده می گردد.» (۱۹۰).

واژهٔ «تفکیک» نیز رسانندهٔ هـمهٔ ابـعاد مـنظورهای بـیشگفته می باشد، «زیرا هنگامی که قرار باشد سه مکتب شناختی و معارفی معروف از يكديگر جدا شود، بايد هريك نيز بهخوبي شناخته و تبيين گردد. پس بيان معارف قرآني در «مکتب تفکيک جزو عناصر اصلی است، بلکه اصلی ترین عنصر است.» (۱٦۰). در اینجا لازم است بر این نکته تأکید شود که «اگرچه نامگذاری «تفکیک» و «مكتب تفكيك» تازه است، ليكن واقعيّت تفكيك قديمي وكهن است و تا صدر اسلام میرسد. یعنی ایس اعتقاد که حقایق دیس راستین و معرفت صحیح همان است که در قرآن کریم آمده است و بهوسيلة پيامبر اكرم، ص، و سپس اوصياي او ـكه حاملان علم اويند ـ تعليم داده شده است... اين عقيده همان جريان ايمان نيرومند به وحی و کتاب و شُنّت است در بستر تاریخ اسلامی، از صدر اسلام تاکنون، که اهل معرفت از صحابهٔ پیامبر اکرم«ص» و سپس صحابهٔ ائمَّهٔ طاهرین«ع» و بسیار بسیار از علمای بزرگ در طول اعتصار اسلامی تاکنون همین مبنای اعتقادی و شناختی را داشته اند، و اساس دين را ـ در بعد شناخت و معرفت ـ همين مي دانسته اند.» (١٨٧) .

بنابر آنچه یاد شد، میتوان گفت: «مکتب تفکیک یعنی آن جهان بینی و جهان شناسی، و نظام شناختی، و دستگاه فکری و مبنای اعتقادی (و سیستم تعقلی)، که میان مفاهیم و اصطلاحات بشری، یا ممترج، از سویی ؛ و معارف الهی و آسمانی (مُتَتَخَذ از کتاب و سنت) از سویی دیگر، تفاوت قائل است و فرق میگذارد ؛ و درواقع و به عبارت بهتر، تفاوتی را که هست و واقعیّت دارد، بیان میکند و روشن می سازد. و بنابه دلایل، از این فرق و تأکید بر آن و توجّه دادن اذهان و افکار و نفوس به آن نمیگذرد... و در مورد این سه مبنا و مکتب (وحی، فلسفه و عرفان)، «تفکیکی» است نه «تأویلی» و مَزْجی» و «التقاطی» و «تطبیقی» ؛ زیرا این امر را ناشدنی میداند، و این سه جهان بینی و جهان شناسی را درحد هم و عین هم نمی شناسد <sup>۱</sup> و تأویل و انطباق دادن را به زیان مبانی وحی و معارف می سازد.» (ا ۱۲۱).

و آخر دَعوانٰا أنِ الحمدللّهِ ربّ العالمين. ايام عاشورای ۱۴۱۷ ق خرداد ۱۳۷۵ ش .

 ۱. و این حقیقت را بسیاری از استادان فلسفه و عرفان که بنابر اصطلاح تفکیکی نبودهاند نیز بصراحت یادآور شدهاند، که چند نمونه از سخنان آنان در کتاب آمده است، صفحههای ۱۷۴ ـ ۱۷٦ و ۳۲۰ ـ ۳۲۳ و ...

« ف کرمن برا ب »